## BARTHES ET LES AVANT-GARDES

Nietzsche, « l'antique souveraineté du moi » (OC III, p. 1114). gularité en raison, fait sienne, selon une expression empruntée à que le sujet comprend sa propre singularité et, retournant la sindu signifiant, y adhère, s'y confond, et c'est grâce à cette adhérence mais cela demande un acte second de savoir ou de réflexion» fiant photographique n'est pas impossible (...), précise Barthes, fiant affecte la clarté première du message : « Percevoir le signiréférent, par-delà toute médiation et sans que la présence du signip. 1112), en d'autres termes, elle incarne la présence même du Rencontre, le Réel dans son expression infatigable » (OC III, Particulier absolu, la Contingence souveraine (...), l'Occasion, la rapport au signifiant qu'il éclipse. La photographie incarne «le de l'attention et de l'être. Le référent, cette fois, est prioritaire pai s'y agit, en dehors de tout langage, du pur référent, du moi vrai que contemporaine peut être écrite dans le ton phrygien), tant i (OC III, p. 1112). Le référent photographique, loin de se détacher

cette source vraie de la blessure et de la subjectivité est celu objet qui se trouve devant nous, et le nom que Barthes donne à quement, la science impossible de l'être unique » (OC III, p. 1160) d'« être unique » : la photographie accomplit « pour moi, utopi tu...» (ibid.). Ici la blessure ne vient pas d'un fantasme, mais d'un termes de blessure : « Un mot existe en latin pour désigner cette blessure, cette piqure, cette marque faite par un instrument poindécrit, comme le sujet dans Fragments d'un discours amoureux, en ment général, empressé, certes, mais sans acuité particulière » un mouvement qui a été maintes fois décrit par les phénoménolotum). Le studium, commente Barthes, est « une sorte d'investissebalaye son objet (le studium), et celle qui s'y concentre (le punc-(ibid.). Le punctum, détail saillant qui convoque l'attention, est lui qui part de la scène, comme une flèche, et vient me percer » dium. Cette fois, ce n'est pas moi qui vais le chercher (...), c'est (OC III, p. 1126). Le punctum « vient casser (ou scander) le stu-Merleau-Ponty) distingue entre l'attention qui parcourt, qui gues. Barthes (mais ce pourrait être aussi bien Simone Weil ou Le sujet retrouvé braque son regard attentif sur le monde dans

Nous sommes bien loin de la désintégration du signe, positior à vrai dire intenable et dont le sens s'épuise à l'instant même de son énonciation. Esquivant les utopies, Barthes finit son parcour par l'humble contemplation du réel individué.

DEUXIÈME PARTIE

S/Z ET LES CINQ CODES

La page de couverture rédigée par Barthes pour présenter S/Z à ses lecteurs de 1970 frappe dès les premières lignes par l'humilité du ton. L'auteur compare son rôle, non à l'activité critique au sens moderne, mais à ce qui en tenait lieu au Moyen Age. Comme le scriptor, il a d'abord copié « sans rien ajouter » un texte antérieur qu'il qualifie d'ancien, et même de « très ancien ». Comme le comprilator, il a ajouté, mais ce qu'il a ajouté « ne venait jamais de lui, mais du discours des autres ». Comme le commentator, il a mis du sien dans le texte tuteur dans un souci d'intelligibilité, avec cette différence toutefois que le but du commentateur était de rendre intelligible, tandis que le sien est de savoir ce qu'est l'intelligible. Comme l'auctor enfin, il a risqué ses propres idées, mais toujours en prenant appui sur ce qui s'énonçait « autour de hui »

De ces voix qui bruissaient dans l'air du temps, Barthes se présente comme le secrétaire attentif, soumis et transitoire : il s'est temu à leur écoute et a participé à leur concert, mais, « comme il se doit à toute écriture », avec détachement et sans s'y attarder : « en passant ».

Ce qu'il a ainsi reçu du discours des autres et qui s'énonçait autour de lui, ces idées venues de sa culture qui parlaient en lui et qu'il a « pilé[es], pressé[es] ensemble », se répartit entre quatre activités qu'il désigne comme ayant trait « à la pluralisation de la critique, à l'analyse structurale du récit, à la science du texte, à la fissuration du savoir dissertatif ». Les quatre secteurs sont cités sur

le même plan. Sont-ils pour autant mis à égalité? On peut déjà remarquer qu'ils se scindent en deux groupes : d'un côté, l'« analyse structurale du récit » et la « science du texte », disciplines générales de type universitaire, sans coloration polémique ni rôle historique précis ; de l'autre, deux programmes originaux, pointus et corrosifs qui requièrent un engagement militant : la « pluralisation de la critique » et la « fissuration du savoir dissertatif ».

C'est là, on le pressent, la marque d'une différence de niveau entre deux options de recherche qui ont pu l'une et l'autre, à des époques diverses ou même simultanément, être promues ou encouragées par Barthes, mais dont la complémentarité de façade s'est écaillée, laissant de plus en plus transparâtre une incompatibilité foncière, génératrice de frictions entre les disciples ou compagnons de route qui se réclament de Barthes. Celui-ci garde — et gardera toujours — à tous la même amitié dévouée, patiente et délicate qui est un des beaux traits de son caractère. Mais intellectuellement, son choix est fait, qui accorde la prééminence et la seule véritable portée à ce qu'il désigne ici comme la « pluralisation de la critique » et la « fissuration du savoir dissertatif », tandis qu'il relègue à des tâches subalternes l'analyse structurale du récit et la « science du texte », héritage d'un passé structuraliste et scientiste devenu embarrassant.

D'abord retardée par un geste irénique et consensuel, la portée combattante de S/Z, produit historique du croisement de voix multiples mais soigneusement hiérarchisées, est brusquement annoncée par les derniers mots de la dernière phrase. L'engagement était implicite dans l'appartenance du livre à la collection Tel Quel. Il se précise dans une première parenthèse, qui sonne le tocsin de l'« urgence », puis dans une seconde, qui appelle les écrivains-chercheurs à se fondre dans l'anonymat de la tâche « collective », et se conclut enfin par le lancement d'un mot d'ordre de combat.

Il s'agit de rien de moins que de « l'édification (collective) d'une théorie libératrice du Signifiant ». Mot d'ordre auquel il était alors vain d'objecter qu'un signifiant libéré de son signifié devient par là même insignifiant. L'attrait de ce slogan était proportionnel à son mystère. Mais S/Z, de la première à la dernière ligne, peut être considéré comme dominé par l'effort de Barthes, déployant à

cette tâche l'énergie d'un Sisyphe, pour conférer à ce non-sens logique un semblant de crédibilité.

Barthes pratique une critique « pluralisée » dont le principe est de jouer le signifiant contre le signifié, la connotation contre la dénotation, l'innovation verbale contre la systématisation conceptuelle : c'est en cela, pense-t-il, qu'il fait œuvre d'écrivain et non d'écrivant, que ce qu'il écrit dans S/Z relève de la critique et non de la science des textes. La valorisation du signifiant ayant pour corollaire la dévalorisation du signifié, il devient oiseux d'appliquer à ce dernier les normes d'un « savoir dissertatif » dont il importe au contraire d'élargir les fissures. Mais quel parti Barthes laisse-t-il dès lors au lecteur de S/Z?

Selon une première option, celui-ci va se comporter envers Barthes comme Barthes envers Balzac, faire œuvre d'écrivain et de critique (au sens de Barthes) et non de savant : à cela, il n'y a rien à objecter, s'il s'agit de libérer le signifiant barthésien de son signifié, ce qui revient à apprécier le talent d'écriture de l'auteur sans s'embarrasser du plus ou moins de vérité ou d'erreur incluses dans ses prises de position.

c'est un grand écrivain. Allons même plus loin : de telles erreurs contradictoires. C'est donc un contresens que d'attendre de ce s'interdisant de revenir en arrière pour lisser son texte, plaquer Il s'est délibérément lancé à l'aventure, semaine après semaine, en ou contradictions sont à porter au crédit de la sincérité et de tion pédagogique. Il s'agit en fait du journal d'un explorateur; qui n'aurait pris la forme de l'enquête que par un artifice d'exposilivre l'exposé méthodique, reconstitué après coup, d'une recherche rémoactivement un vernis de façade sur ses vérités successives et la modernité. Dans S/Z, Barthes a répudié tout esprit de système. Emventivité du critique. Elles gênent l'esprit classique, replié dans journal qui ne veut rien cacher de ses errances, celles-ci ne faisant le bastion de la vérité unique, mais elles participent du pluriel de saveur de plus. Ou bien en effet nous consommons le texte tel rantôt impérieusement oraculaire (« kérigmatique »), mais touqu'un avec l'objet de sa quête. Dans cette perspective, il n'est pas jours péremptoire et définitif, qui n'ajoute à la lecture de  $S\!/\!Z$  une jusqu'à l'adoption d'un ton tantôt modeste, tantôt polémique, Après tout, dira-t-on, qu'importe que Barthes ait tort ou raison,

qu'il nous est proposé, fragment par fragment, et nous en tirons plaisir au premier degré, comme d'un texte « lisible » et « classique » dont nous postulerions naïvement la cohérence cachée; ou bien, comme Barthes nous y invite quand il s'agit de Balzac, nous soumettons S/Z à l'épreuve de la relecture : son incohérence éclate, et c'est alors la pluralité du texte, la « fissuration » interne de son propre « savoir dissertatif » qui nourrit notre jouissance.

veillements : celui où nous élève, quand nous nous laissons porter en date) que d'en assurer la crédibilité. concédé que, loin de pouvoir être mise au crédit de la « pluralisamen portant sur leur valeur de vérité : cela admis, il nous sera terions, pour son édification, associer notre lecteur. Notre parti une unité de la pensée. Et c'est à cette expérience que nous souhaipar la magie des mots et le flux des idées, le pouvoir de suggestion en effet ce lecteur double, balançant sans cesse entre deux émerdeuse, plus pressée d'affirmer ses convictions (surtout les dernières l'absence de systématisation devient le fait d'une pensée hasartion de la critique » et de la « fissuration du savoir dissertatif », fait qu'elles se présentent comme des assertions, appellent un exapris sera de considérer que les thèses défendues dans S/Z, du seul prenons le recul de la seconde lecture, l'impossibilité de dégager propre à chaque fragment; celui où nous plonge, quand nous A cela, nous n'avons rien à répondre, sinon que nous sommes

Ce n'est donc ni par l'effet d'un hasard malheureux ni par celui d'une malveillance de principe que nos analyses feront saillir la contradiction. Notre estime intellectuelle ou notre admiration littéraire restent intactes pour nombre d'œuvres antérieures ou postérieures de Barthes. Mais il se trouve que cet auteur est parti, pour lire Sarrasine et écrire S/Z, d'un faisceau d'idées polémiques préconçues dont la proclamation est le seul véritable but de l'ouvrage. Ces idées, incapables de résister à leur mise à l'épreuve sur le texte de Balzac, se sont révélées génératrices de reniements inavoués et de contradictions que seule peut occulter une stratégie d'exposition disloquée. Mais une esthétique de l'incohésion ne saurait couvrir de son pavillon une logique de l'incohérence.

Afin de n'être pas tenu par l'organisation du texte voulue par Balzac, Barthes le réduit en miettes. Il segmente empiriquement Sarrasine, au gré de sa fantaisie, en segments de longueur variable,

appelées lexies. Ces lexies sont considérées comme porteuses de significations susceptibles d'être référées à cinq principes d'organisation du texte, à cinq codes, qu'on peut sommairement désigner comme code des énigmes (ou code herméneutique) code des actions (ou code proairétique), code des références (ou code culture), code des connotations (ou code sémique), code des symbolies (ou code symbolique).

«Ce qui éclate, ce qui fulgure, ce qui souligne et impressionne, chaque code, comme un groupe d'instruments, tient sa partie : emigmes, leur dévoilement suspendu, leur résolution retardée (...). et aux percussions. Ce qui chante, ce qui file, se meut, par accigues, par leur timbre fort, la valeur de leur discontinu, aux cuivres ce sont les sèmes, les citations culturelles et les symboles, analode ce texte autorise la comparaison avec une partition d'orchestre; code que l'un de ces cinq-là, et pas de lexie qui n'y trouve sa signifiés du texte : « Sans qu'il soit besoin de forcer, pas d'autre connus » (développement XV). proairétiques, la marche des comportements, la cadence des gestes monise le tout, comme le font les cordes, ce sont les séquences ble (telle la mélodie confiée souvent aux bois), c'est la suite des dents, arabesques et retards dirigés, le long d'un devenir intelligiplace » (S/Z, développement XI). Leur concours à la production Enfin, ce qui soutient, ce qui enchaîne régulièrement, ce qui har-Ces cinq codes sont présentés comme exhaustifs de tous les

L'analogie ne s'arrête pas là. Barthes, toujours attentif aux valeurs de « modernité », remarque qu'un même combat oppose, d'une part la musique atonale à la musique classique, d'autre part le texte moderne, élogieusement désigné comme « scriptible », c'est-à-dire digne d'être écrit, progressiste et révolutionnaire, au texte classique, péjorativement stigmatisé comme « lisible », c'est-à-dire conservateur et bourgeoisement mercantile : « On peut artribuer à deux suites de la table polyphonique (la suite herméneutique et la suite proairétique) la même détermination tonale que déternnent la mélodie et l'harmonie dans la musique classique et dans celui, tout aussi progressif, de la séquence narrative » (développement XV). Dans l'un et l'autre cas, le développement du thème est conditionné par des règles dont l'arbitraire se dissi-

de le lire « scriptiblement ». symbolique), nous donneront une préfiguration du scriptible plucode sémique (plus ou moins relayé en cours de route par le code méneutique et « empirie » par code proairétique : nous avons sibilité, voilà ce qui limite le pluriel du texte classique. Ces blocaprécisément cette contrainte qui réduit le pluriel du texte classique» de S/Z: ce que Balzac a écrit « lisiblement », Barthes entreprend riel dont notre modernité est en quête. Ainsi se précise l'objectif de ces deux-là, et les éclairs jaillis d'un des trois codes restants, le gné à cause de son caractère discontinu). Affranchissons le texte au banc d'infamie par le code des références, pour l'instant éparidentifié les deux principaux suppôts du lisible (plus tard rejoints blit le texte moderne » (ibid.). Traduisons « vérité » par code herges ont des noms : c'est d'une part la vérité et d'autre part imposent aux termes qui les composent : « Ce qui bloque la révermanifeste-t-elle? Par l'ordre irréversible que deux des cinq codes mule sous le masque d'une pseudo-nécessité naturelle : « Or c'es (ibid., les italiques sont de Barthes). Comment cette contrainte se empirie : ce précisément contre quoi — ou entre quoi — s'éta-

Mis à l'épreuve du texte et non plus seulement d'une comparaison musicale, à quoi les cinq codes ainsi annoncés se révéleront-ils correspondre? Pour le savoir, nous disposons de plusieurs niveaux d'éclaircissement. Tout d'abord, les déclarations de principe et les exposés de méthode, tels qu'ils figurent dans les premiers paragraphes du livre (les développements de I à X); puis, rompant l'analyse du texte, les commentaires figurant dans les développements de XI à XCIII. Ensuite, les codages des fragments textuels, ou lexies, assignant tel élément à tel code, l'étiquetant d'une désignation, et l'assortissant éventuellement d'une glose. Et puis encore, en Annexe 3, la Table raisonnée, qui récapitule dans sa seconde partie, Les codes, les thèses principales soutenues à leur sujet dans les développements de I à XCIII. Enfin, en Annexe 2, sous le titre Les suites d'actions, le fichier des termes relevés au titre du code proairétique, classés selon leur groupement séquentiel.

L'existence de ce fichier pose problème, ne serait-ce que parce qu'il attire notre attention sur l'absence des quatre autres : la liste des unités relevées au titre de ces codes et leur éventuel classement auraient utilement complété notre documentation. La stratégie

successives, en ne retenant à chaque fois que les lexies et les effer pour résultat (prémédité ou non) de rendre impossible, en d'analyse « pas à pas », lexie par lexie, que Barthes a choisie a en deur pour décrypter une émission de télévision dans une chaîne à que sous les noms de codes sémique ou symbolique, il désigne qui garde par-devers soi, comme jalousement, le trésor de celles répute les plus in-signifiantes (celles du code proairétique), mais chercheur qui prend soin de communiquer les données qu'il «Voix». Est-ce parce qu'il misait sur ce courage de quelques commentaires qui concernent le code dont il voudrait écouter la péage, un lecteur curieux doit soumettre le livre à cinq lectures Pour décrypter le codage de Barthes, au sens où il faut un décolecture ordinaire, le déchiffrage de la « partition » code par code. comme recelant les « départs de sens » du texte! donné le branle à notre enquête : curieux paradoxe que celui d'un bable, que Barthes s'est abstenu de publier la totalité de son happy few, ou au contraire parce qu'il le jugeait hautement improfichier? Toujours est-il que cette omission nous a intrigué et a

ostensiblement jeté sur les catégories classiques de la narrativité, rout ce qui s'est fait et se fait encore; d'autre part, il lui faut vante : d'une part, Barthes part en quête du scriptible, valeur nantes. La contradiction inscrite au cœur de l'aventure est la suiet l'annonce prophétique du scriptible, terre promise dont le lisible. D'où l'alternance de deux moments : d'abord l'anathème, extraire du texte, et ce sens, dès qu'il s'énonce, revêt la forme du répondre à l'attente du lecteur et à sa propre attente d'un sens à d'avenir qu'il ne peut définir que négativement, par l'exclusion de du lisible classique, nous allons faire quelques découvertes surprede ceux qu'une tare originelle, l'irréversibilité, relègue dans l'enfer autre contenu, non moins lisible que celui dont on part, pour tion en sous-main de ces mêmes catégories et l'élaboration d'un mirage recule indéfiniment devant le voyageur, puis la récupéra-Sarrasine sera déchiffré comme l'équivalent d'une cure psychanade la Vérité », sera répudié pour cause d'irréversibilité, mais que résultat tangible. C'est ainsi que le code herméneutique, « Voix donner l'illusion d'avoir atteint, sinon le but visé, du moins un lyrique, c'est-à-dire d'une autre séquence herméneutique, non Reprenant en détail la présentation des cinq codes, et d'abord

#### DE BARTHES A BALZAC

mais que l'interprétation symbolique débouchera sur le scénario code des actions, dit proairétique, «Voix de l'Empirie », réduira qu'en dotant d'une identité personnelle les héros de la nouvelle. mais que l'interprétation de Barthes ne prendra elle-même corps sens, sera finalement déprécié comme « Voix de la Personne », enfin que le code sémique, d'abord valorisé comme source du moins tributaire que Balzac des idées de son temps. C'est ainsi de valeur à Freud, à Marx, à Saussure ou à Proust, ne sera pas référant pour valider ses interprétations et fonder ses jugements reçues, édificatrices d'une pseudo-réalité, mais que Barthes, se condamné comme écrasant le lecteur sous le poids des idées code des références culturelles, « Voix de la Science », sera ni moins des routines et des stéréotypes. C'est ainsi encore que le d'une autre intrigue, elle aussi composée d'actions qui sont ni plus l'intrigue à un empilement de routines et stéréotypes insignifiants, moins irréversible que celle qu'elle remplace. C'est ainsi que le

Les pages qui suivent argumentent le constat d'échec que nous venons de dresser. Elles sont extraites d'un manuscrit plus long que les nécessités éditoriales nous ont contraint d'abréger<sup>1</sup>.

1. Sous leur forme initiale, les chapitres consacrés aux cinq codes, nourris de plus nombreux exemples et de quelques développements supplémentaires, étaient complétés par une longue étude où, sous le titre « Du symbolique au rhétorique », nous critiquions l'interprétation barthésienne des antithèses (jardin/salon, jambe droite/jambe gauche, vieillard/jeune femme), ainsi que la conception tragique de l'antithèse qui sous-tend les analyses de S/Z. Un autre chapitre, intitulé « De la castration, avant et après S/Z », présentait et discutait les articles de Jean Reboul (« Sarrasine ou la castration personnifiée », Cahiers pour l'Analyse, 7, mars-avril 1967, p. 91-96), de Pierre Citron (« Interprétation de Sarrasine », L'Année balzacienne, Paris, Garnier, 1972, p. 81-95) et de Barbara Johnson (« The Critical Difference : Barthes/BalZac », in The Critical Difference, Baltimore-London, Johns Hopkins U. Press, 1980, p. 3-12).

le ca

UNIVERSITE DE TOULOUSE-LE MIRAIL
UF?! Lenres Philosophie Musique
BIBLIOTHEQUE DE LETRES ET MUSIQUE

#### CHAPITRE IV

Le code herméneutique, voix de la Vérité

Barthes enregistre 6 séquences herméneutiques, correspondant au devenir des 6 énigmes dont il a relevé l'existence dans Sarrasine; pour chacune de ces énigmes, il relève un certain nombre d'unités (ou herméneutèmes) composant la séquence. Les numéros qui suivent les herméneutèmes sont ceux des unités (les lexies) dans lesquelles Barthes a découpé le texte de la nouvelle:

ENIGME 1 : Sarrasine, qu'est-ce que c'est?

Question: 1

Réponse : 153

ENIGME 2: Origine de la fortune des Lanty

Thème: 14

Position et réponse suspendue : 15

Formulation: 17

Equivoque: 23
Position: 26

Rappel du thème : 490

Dévoilement : 549

ENIGME 3: Origine de la famille Lanty.

Thème, position, formulation : 16 Leurre adressé par le discours au lecteur : 18

Thème et position: 25
Position et leurre: 26

Position: 27

Position et thématisation: 39
Position et formulation: 123, 129
Formulation: 124, 138
Début de réponse: 545

Dévoilement: 548

ENIGME 4: Le « personnage étrange »
Thème et position: 28, 75, 79
Leurres: 29, 35
Fausses réponses: annonce: 32

Fausse réponse n° 1:33 Fausse réponse n° 2, 3 et 4:36

Fausse réponse n° 5:38
Fausse réponse n° 6:39

Equivoques: 37, 275
Position: 40, 41, 45, 46, 47

Position et blocage de la réponse : 43 Blocage : 48 Demande de la réponse : 275

Formulation: 543
Dévoilement partiel: 547
Dévoilement complet: 548

ENIGME 5 : Qui a servi de modèle au tableau représentant Adonis ? Thématisation : 110

Formulation: 112, 119

Vérité et leurre : équivoque : 114, 118

Réponse suspendue : 120 Dévoilement : 547

ENIGME 6 : Le sexe de Zambinella Thématisation et leurre : 140, 216

Thématisation: 205, 216

Leurre : 218, 292 Leurre (de Zambinella à Sarrasine) : 282, 321, 322, 323, 327, 351,

353, 400, 418 Leurre (de Sarrasine à Sarrasine) : 284, 333, 334, 346, 365 (ou du discours au lecteur), 366, 367, 376, 395, 411, 419, 421, 422, 435,

451, 459, 466, 491, 508, 510 Leurre (du discours au lecteur) : 324, 365 (ou de Sarrasine à Sarrasine), 373, 400 bis

Equivoques: 331, 332, 344, 347, 374, 395, 396, 399, 401, 403, 405, 426, 428, 505, 507

Déchiffrement partiel : 352 (de Sarrasine à Sarrasine), 354 Dévoilement, de Zambinella à Sarrasine : 407, 417, 424, 509

Position: 410 (« Si je disais un mot, vous me repousseriez avec hor-

reur »)
Déchiffrement, de la collectivité à Sarrasine : 458
Déchiffrement, du discours au lecteur : 465

Déchiffrement : 466
Dévoilement, de la collectivité à Sarrasine : 467

Dévoilement : 468, 469, 473

Consécration du dévoilement : 472 Déchiffrement, de Sarrasine à Sarrasine : 506

Dévoilement, de Sarrasine à Sarrasine : 520

A la séquence herméneutique stricto sensu, Barthes annexe, sans explication, une séquence formellement toute différente, encastrée dans l'énigme 6, et qu'il intitule Machination. Cette séquence se développe en 12 étapes :

1 — Le groupe machinateur : 279

2 — Le rire : 280

- Le groupe machinateur : 312

4 - La feinte : 318

- Indice de machination : 331

5 – On enivre la victime : 368

7 - Le rire : 383

8 – Indice de complicité : 386

9 – Prévision et conjuration de l'issue : 405

10 — Prévision de la fin : 428

11 - Equivoque : 448

12 – Dévoilement du mobile du stratagème : 512

Réglons d'emblée le sort de cette dernière séquence : par son contenu comme par sa forme, elle appartient à l'évidence au code des actions, ou code *prodirétique* dont nous allons bientôt entamer l'examen. L'inclusion de la séquence Machination dans le code herméneutique ne s'explique que par une négligence de Barthes, mais cette négligence même est significative du peu d'attention réellement apportée par Barthes à l'application des procédures

censées garantir la validité de ses analyses. Comme nous le verrons de plus en plus, son intérêt véritable est ailleurs.

deux observations de portée générale. La première concerne la difficultés techniques qu'elle soulève, nous nous contenterons de « une marque emphatique du sujet qui sera l'objet de l'énigme », ayant à la fois thématisé la question, c'est-à-dire avoir produit c'est? ». En lisant ce titre, l'éventuel lecteur de la nouvelle peut proprement dite. Epargnant à notre lecteur l'examen détaillé des guistique qui, en signalant (...) qu'il y a énigme, désigne le genre et posé la question, c'est-à-dire avoir produit un « index métalinla pose. Ceci dit, le texte lui-même peut-il être considéré comme bien sûr se poser la question, et il y a même toute chance qu'il se Examinons à cet égard l'énigme 1, « Sarrasine, qu'est-ce que thématisation et la position, éléments fondateurs de la séquence. signifiant qu'il y a énigme et désignant le « genre herméneutidans le titre Sarrasine, présence d'un « index métalinguistique » exemple, dans Mais qui a tué Harry?, et, de ce point de vue, on ne le signale pas interrogativement, comme ce serait le cas, par central aux développements à suivre. Mais il faut ajouter qu'elle puisqu'elle désigne l'objet qui, en principe, fournira leur thème d'un mot comme titre du texte constitue bien une thématisation, vement à la première partie de la question : la mise en vedette herméneutique (ou énigmatique) »? On peut répondre affirmatisujet », mais non pas : « Sarrasine est le mot mystérieux dont se paraphraser : « Sarrasine est le thème de la nouvelle que vous objet et position d'une énigme concernant cet objet. Le titre peut doit répondre négativement à la seconde partie : il n'y a pas, pouvez lire. Lisez, et vous saurez ce que j'ai voulu écrire à ce que ». Sinon, tous les titres seraient à la fois thématisation d'un mille énigmes que le codage de la nouvelle devrait recenser. de se poser des questions, ce n'est pas six, mais six cents ou six chologie du lecteur. Mais s'il fallait constituer en séquences logiques de la tutelle des sciences positivistes, l'aliène ici à la psytant bataillé pour affranchir le plan des interrogations sémiol'énigme sera résolue dans le texte qui suit ». Barthes, après avoir herméneutiques toutes les occasions que le texte offre au lecteur Restent les problèmes posés par la séquence herméneutique

Le même raisonnement pourrait être repris, dans les meilleurs

des cas, à propos des cinq autres énigmes considérées par Barthes comme « posées » par le texte. Elles sont, au mieux, « thématisées » dans la subjectivité des personnages qui se posent des questions, mais elles ne sont jamais « posées », instituées comme énigmes par le texte à l'adresse du lecteur. Que représentent en fait les six séquences herméneutiques ? Non pas à proprement parler un « code » sémiologique des énigmes marquées comme telles dans le texte, mais une sélection des principales perplexités, suspicions, surprises et découvertes ménagées au lecteur, au fil de sa lecture, par le démiurge qui tire les ficelles des événements et des personnages, c'est-à-dire l'auteur.

La seconde observation concerne une distinction narratologique élémentaire constamment méconnue dans S/Z. Dans sa présentation générale de la séquence herméneutique, Barthes n'a pas jugé nécessaire de préciser qui pose l'énigme et qui la déchiffre, qui formule l'interrogation et qui a pour tâche d'y répondre. Nous devons, dans le doute où il nous laisse, tenir pour acquis que le poseur et déchiffreur des énigmes est le texte, traînant à sa suite le lecteur, le laissant dans l'ignorance ou l'induisant à se poser des questions, l'intriguant par des détails qui lui mettent la puce à l'oreille, l'aiguillant sur des pistes tantôt bien orientées, tantôt insidieuses, et enfin, après un long suspense et divers coups de théâtre, opérant sa démystification. C'est ainsi que Barthes, dans le développement XXXVII, La phrase herméneutique, présente la forme canonique de l'énigme narrative.

Il n'en est pas moins évident que les énigmes posées au lecteur par le texte, au plan du récit racontant, entretiennent un rapport complexe avec un autre type d'énigmes, celles qui; au plan du récit raconté, sont posées aux personnages de l'histoire par les événements dans lesquels ils sont impliqués. Il est vrai que très souvent le lecteur, n'en sachant pas plus que tel personnage, participe aux questionnements, suppositions, errements, illuminations de celui-ci; mais dans d'autres cas, le personnage se pose des questions dont le lecteur possède la réponse, ou bien, inversement, le lecteur se pose des questions dont le personnage a la solution. Il s'ensuit qu'il conviendrait de distinguer, en saine analyse du récit, deux types de séquences herméneutiques : celles qui, mettant en jeu le rapport du lecteur au texte, relèvent du discours du récit;

nella, ne s'effectue pas en même temps pour tout le monde : le que le dévoilement de la sixième énigme, celle du sexe de Zambiavant dans l'analyse du texte, Barthes découvre un peu plus tard et méfiant, ou est-il déjà en possession de la vérité? Poussant plus quelle est la différence entre le leurre (en général) et le leurre du Mais déjà, que de flottements, d'équivoques et de contradictions : teur», « de Zambinella à Sarrasine», « de Sarrasine à Sarrasine». ral se spécifie occasionnellement en leurres « du discours au lectitre de palliatif, un jeu de sous-catégorisations : le leurre en généil se ravise. Il introduit alors dans le cas particulier du leurre, à mélanger les deux, puis, sous la pression d'une évidente nécessité, gage barthésien, du code des actions. Barthes a commencé par toire, relèvent de l'histoire racontée et, plus précisément, en lancelles qui, mettant en jeu le rapport des personnages à leur hisle lecteur est-il lui aussi impliqué dans le leurre, reste-t-il incertain texte au lecteur? Et dans le cas du leurre de Sarrasine à Sarrasine, jusqu'à la lexie 520. Un nouveau palliatif, bâti sur le même 468-469, tandis que Sarrasine persistera dans son aveuglement lecteur a compris que Zambinella est un homme dès les lexies rasine), dévoilement (de Sarrasine à Sarrasine). modèle que dans le cas du leurre, impose la spécification du dévoilement en deux sous-catégories : dévoilement (de Zambinella à Sar-

Barthes, avant S/Z, ignorait moins que quiconque la distinction élémentaire entre le discours racontant et l'histoire racontée. Mais sans doute la volonté de faire table rase de tout acquis narratologique au bénéfice du texte pluriel instructuré lui a-t-elle commandé d'en faire fi. Aussi la séquence herméneutique n'est-elle prise en charge ni par le récit racontant ni par le récit raconté, mais par une entité mythique, le Texte, censé les résorber tous deux. Mais les faits structuraux sont têtus. Congédiés en bloc et avec éclat par la porte de devant, ils reprennent du service par la porte de derrière, un par un, quand il se révèle qu'on ne peut s'en passer.

#### CHAPITRE V

# Le code proairétique, voix de l'Empirie

Autant ou même plus que l'herméneutique, le code proairétique est le malaimé des codes de S/Z. Son procès est repris, avec une constance qui ne se dément pas et toujours à partir d'un noyau d'expressions identiques, dans les développements introduits par les chiffres romains XI (Les cinq codes), XXII (Des actions rès naturelles), XXXVI (Le pli, le dépli), XLV (La dépréciation), XLVI (La complétude), LVI (L'arbre), LXVII (Comment est faite une orgie), LXVIII (La tresse), LXXXVI (Voix de l'Empirie).

sis du monde selon les lois intangibles de l'expérience humaine. que universelle et nécessaire des événements, des situations et des s'est édifiée la culture occidentale. Certains auteurs ont cherché à principal de la lisibilité du texte, c'est-à-dire de son aliénation à la et de stéréotypes romanesques, d'idées reçues empruntées à des comportements. L'intrigue, à les en croire, proposerait une mime légitimer le code des actions narratives en le fondant sur une logi-«Voix de l'Empirie », c'est-à-dire encore aux préjugés sur lesquels déjà écrit, déjà lu, déjà vu, déjà fait (...), trivial ou romanesque savoirs hétéroclites : « Il n'y a pas d'autre logique proairétique, Illusion : ce n'est au vrai qu'un bric-à-brac de routines culturelles sable : esthétiquement, parce qu'il aliène le texte à une fonction de de représentation du réel, le code des actions est doublement haïsrésume Barthes dans la Table raisonnée (Annexe 3), que celle du (...), organique ou culturel. » Soumettant le texte à une fonction Que reproche Barthes au code des actions? D'être le support

représentation ; ontologiquement, parce que le réel qu'il prétend représenter (le réel de l'expérience humaine) est une illusion.

nom (...). Tel est le proairétisme : artifice (ou art) de la lecture qui compte, « lire (percevoir le lisible du texte), c'est aller de nom en condensation et l'expansion, le « pli » et le « dépli », la conversion garantie que celle de l'induction empirique qui la produit. D'où nomination: « Constituer une séquence d'actions, c'est lui trouver ration de l'intrigue en séquences d'actions à une activité de ment XXXVI). Empiriste et nominaliste, Barthes réduit la structuculturelle (c'est en somme l'"habitude") et linguistique (c'est la munie d'une règle d'ordre" (Leibniz), mais la règle d'ordre est ici proairétique est bien une série, c'est-à-dire "une multiplicité nom qui fait la séquence » (développement XI); « La séquence générique d'action (Promenade, Assassinat, Rendez-vous), et c'est ce lit le texte rassemble certaines informations sous quelque nom procédure empirique qui préside à son élaboration : « Quiconque de la séquence proairétique que d'observer les tâtonnements de la mais en ce qu'elles sont des formes discontinues, des noms » philosophie bouddhiste, une activité maya: relevé des apparences cherche des noms, s'efface devant eux (...); c'est, comme dirait la de la petite monnaie en gros billet ou vice-versa. Au bout du l'auteur, est condamnée à osciller, sans pouvoir se fixer, entre la résulte que l'activité proairétique, celle du lecteur comme celle de un nom » (Annexe 3). Il ajoute que cette nomination n'a d'autre possibilité du nom, le nom gros de ses possibles) » (développe-(développement XXXVI). Il n'est en effet pour se convaincre de l'inconsistance structurale

A quoi aboutit cette activité d'appropriation par la nomination et la mise en séquences d'actions? A interposer entre l'inédit du texte et le lecteur la grille du « prêt-à-consommer », à châtrer le texte de ses virtualités symboliques, à donner congé au sens : « Une fois ramené à son essence proairétique, l'opératoire met en dérision le symbolique, il l'expédie (...). Le proairétisme, lorsqu'il est réduit à ses termes essentiels, comme autant de couteaux (les couteaux de l'asyndète), devient lui-même un instrument castrateur (...) » (développement XLV). Non seulement l'activité nominative, cette pseudo-structuration du texte, est sans prise sur le sens, mais encore elle tend à l'occulter : elle traduit, de la part de

l'auteur comme de celle du lecteur, un effort pour tenir en lisière le sens du texte.

## Encore le délit d'irréversibilité

Autre vice radical de la séquence proairétique : l'orientation vectorielle qui la projette dans la temporalité lui assigne l'obligation de se développer entre un début et une fin, la soumet à la contrainte du devenir, en un mot, son *irréversibilité*.

versibilité pour tenir en haleine le spectateur ou le lecteur, pour une caution scientifique, celle de la linguistique et de l'ethnologie d'ordre éthico-esthétique, est venue un peu plus tard se greffer rétique, demande explication. Il a sans doute ses plus profondes herméneutique, puis, avec une virulence accrue, sur le code proaït-on, le sens n'apparaît-il qu'au niveau de la langue, et n'y a-t-il et il sous-entendait qu'il n'y en aurait jamais. Mais, demandera-Barthes aimait à dire qu'il n'y a pas de linguistique de la parole, ble, tandis que le système de la langue est achronique et réversible. structurales. Le flux de la parole relève d'une temporalité irréversinécessaire à la réflexion critique. Sur cette première influence, perpétuer son aliénation au lieu de lui ménager la prise de recul Brecht sur la distanciation : les ficelles de l'intrigue jouent de l'irréracines dans l'adhésion jamais démentie de Barthes aux thèses de conte, ou telle que celles qui assurent au code proairétique une Propp avait proposé un premier modèle dans sa Morphologie du d'actions chronologiquement ordonnées, telle que celle dont entre valeurs extraites du contenu anecdotique. Une séquence manque sous-jacente, dégagée sous forme de rapports achroniques récit) ne serait pas à chercher au niveau du syntagme anecdotique Lévi-Strauss : le sens du récit mythique (et par extension de tout condamne déjà le « fascisme » de la langue aussi bien que celui de prise sur le texte lisible, serait donc sans pertinence pour décider (c'est-à-dire de l'intrigue), mais à celui de l'organisation paradigpas un sens de la parole? C'est ici que Saussure est relayé par L'anathème jeté pour cause d'irréversibilité, d'abord sur le code plus à la structure comme support du sens, et nous verrions qu'il du sens. A dire vrai, Barthes, au moment où il écrit S/Z, ne croit

la parole (développement LVI, L'arbre); mais ce n'est pas pour autant qu'il jugerait caduque la condamnation structuraliste de la parole et de l'intrigue, décrétées insignifiantes parce que irréversibles

Le code herméneutique, au plan du récit racontant, le code proairétique, au plan du récit racontant, le code proairétique, au plan du récit racontant, relèvent tous deux d'une organisation séquentielle qui implique une temporalité irréversible : par le code herméneutique, le lecteur participe au flux temporel d'un discours inducteur d'erreur ou de vérité, à ses effets de suspense et de coups de théâtre; par le code proairétique, le lecteur participe au flux temporel des routines empiriques ou des stéréotypes romanesques. Dans les deux cas, le lecteur est mystifié par une représentation mimétique illusoire, soit de la vérité en train d'advenir, soit de la réalité en train de se construire. Mais il s'agit en fait d'une pseudo-vérité et d'une pseudo-réalité qui n'ont d'autres fondements que les conventions linguistiques ou littérairies.

## Le fichier des suites d'actions

On se reportera à l'Annexe 2 de S/Z dans laquelle, sous le titre Les suites d'actions (Act.), Barthes a livré un fichier des séquences proairétiques et des termes (les « proairétismes ») qui composent ces séquences. Notons seulement — et c'est peut-être là ce qui explique leur publication par Barthes — que ces séquences, « données selon l'ordre d'apparition de leur premier terme », se succèdent dans un désordre absolu. Quant au contenu interne des séquences, c'est peu de dire qu'elles sont livrées « telles qu'elles ont été repérées dans le texte, sans chercher cependant à les structurer davantage ». Barthes semble prendre son lecteur à témoin du caractère dérisoire de la recension qu'il a faite. Mais toute la question est de savoir si le manque d'élaboration que nous constatons à la lecture de ces séquences est une propriété du texte analysé ou l'effet du mauvais vouloir de l'analyste.

La plus grande partie des cinquante « suites d'actions » peut se répartir en deux groupes, ou du moins s'ordonner entre deux pôles :

d'un côté, un certain nombre de menus comportements instrumentaux, désignés par un verbe, ou le substantif qui lui correspond, ou encore l'instrument qui sert à opérer l'action : à titre d'exemple, dans la séquence intitulée Porte II, la succession routinière des trois termes frapper (285), ouvrir (286), entrer (287), ou dans Porte III, s'arrêter (306), frapper (307), s'ouvrir (308). Pourraient relever de cette première catégorie les séquences intitulées Etre plongé, Cachette, Méditer, Rire, Se joindre, Narrer, Question I, Tableau, Entrer, Porte I, Adieu, Don, Partir, Question II, Gêné, Décider, Porte II, Rendez-vous, Sortir, Habillement, Avertissement, Espoir, Course, Porte III, Conversation I, Conversation II,

Danger, Menace.

— de l'autre, des groupements plus complexes d'actions subsumées sous la désignation d'un thème général pouvant peut-être, dans une certaine mesure, relever du lieu commun romanesque. Ce seraient Pension, Liaison, Voyage, Théâtre, Assassinat, Orgie, Rapt, Promenade amoureuse, Excursion, Déclaration d'amour, Enlèvement, Concert, Incident. Le modèle du genre, d'ailleurs monté en épingle dans le développement LXVII, serait la séquence intitulée Orgie, composée des phases suivantes: 1. signes avant-coureurs; 2. annonce rhétorique; 3. souper; 4. calme initial; 5. vins; 6. nomination de l'orgie; 7. chanter; 8. s'abandonner, annonce; 9. s'abandonner 1: conversations débridées; 10. s'abandonner, 2: dormir; 11. s'abandonner 3: répandre du vin; 12. s'abandonner, reprise; 13. fin (l'aube).

A quoi sert, dans la stratégie barthésienne, le relevé des menues routines de la vie? A prouver leur insignifiance. A quoi sert de même le relevé des stéréotypes romanesques? A prouver leur aliénation. A quoi sert la réunion des routines et des stéréotypes en un code des actions dit proairétique? A évacuer ostentatoirement, en attendant de les réintroduire discrètement, l'anecdote en général et l'anecdote balzacienne en particulier.

Encore faudrait-il que le code des actions qui nous est présenté épuise le contenu de l'action, au sens où ce mot désigne l'argument du récit, son intrigue. Est-ce le cas? A défaut d'une indication contraire, il nous faut penser que oui. Mais alors, quel statut attribuer aux actions, les unes de même niveau que celles que Barthes a relevées, les autres plus générales et plus abstraites, mais

regard du nombre élevé — pour ne pas dire infini, si l'on prend en extrait au titre du code proairétique, pour s'apercevoir qu'au comparer quelques lignes de la nouvelle aux éléments que Barthes qui sont passées à travers les mailles du filet ? Il suffit en effet de pouvant également servir à résumer ou à paraphraser l'intrigue, retenus est proprement infime : moins de trois cents groupés en ments signifiés par le texte, le nombre de ceux que le fichier a en compte les implications hiérarchiques — des actions ou événestéréotypés, n'ont pas de fonction dans la structuration et le sens des stéréotypes) et que les actions restantes, électrons libres non stéréotypées (à supposer qu'on puisse évaluer le degré de rigidité s'analyse exhaustivement en séquences d'actions plus ou moins quel droit pourrait-on poser a priori que la structure de l'intrigue irréversible de l'intrigue. Mais c'est une pétition de principe : de comme sa condition nécessaire et suffisante, la pseudo-structure séquences, parce que de cette organisation séquentielle dépendrait, thes n'a relevé que des actions qui lui ont paru s'ordonner en une cinquantaine de séquences. On peut certes répondre que Barque le lit de la rivière ne charrie que des corps solides, attendait de l'intrigue? C'est comme si un hydrologiste, voulant prouver s'interroger sur le sens du texte, il lui faudra raconter à son tour communs romanesques; un peu plus tard, quand il en viendra à res ou à des lieux communs romanesques : de là, il conclut que mesure où elles lui paraissent réductibles à des routines coutumiède l'élément liquide dont il s'est mouillé les mains. Ainsi fait pourun jour de grand froid pour aller pêcher quelques glaçons, puis moins des stéréotypes littéraires ou des routines culturelles. une histoire, articulée en séquences d'actions qui sont ni plus ni tant Barthes : il ne relève en principe les actions que dans la les exhibait à titre de preuves, en affirmant au surplus l'inexistence l'action s'analyse exhaustivement en routines coutumières et lieux

Qu'advient-il en fait des actions non relevées dans le code proairétique? Elles sont nécessairement soit passées sous silence, définitivement mises hors code, soit récupérées au profit d'un des codes restants. Nous les retrouverons notamment lorsque nous passerons à l'examen des codes sémique et symbolique.

En sens inverse, certaines actions ou séquences d'actions, relevées au titre du code proairétique, ne peuvent à aucun degré passer

pour la simple notation, en quelque sorte passive, d'une routine culturelle ou d'un stéréotype romanesque, donnés « tels quels » dans et par le texte lisible. Elles supposent l'intervention conceptualisatrice et nominatrice d'un lecteur, Barthes en l'occurrence, qui, loin de se borner à enregistrer le signifié « lisible » du texte de Balzac, lui substitue une interprétation de son cru. Interprétation dont l'ambition structurale, évidente, empiète sur le domaine en principe réservé à un autre code, celui des symboles.

exprimé par la jeune femme? Le « déjà lu » auquel le critique se simple paraphrase, au niveau du signifié anecdotique, du dégoût de la vie et des passions pour longtemps. » Mais comment l'exun désastre aussi spécifique que celui dont il est fait ici état. Que thes en ajoute en conclusion une treizième, désignée comme « Efsien propre, celui d'un lecteur (ou re-lecteur) entraîné à mobiliser réfère n'est pas en la circonstance celui de tout le monde, mais le pression « effet castrateur du récit » pourrait-elle passer pour la adresse au narrateur à la fin de son récit : « Vous m'avez dégoûtée dit d'ailleurs la lexie 552, dont Barthes prétend transcrire le signilieu commun littéraire pourrait associer à l'acte narratif en général rauditeur, mais on ne voit pas quelle routine culturelle ou que de narration s'achève par un effet positif ou négatif produit sur fet castrateur du récit ». On admettra volontiers qu'une séquence fié proairétique? Il s'agit de la phrase que Mme de Rochefide dans l'exégèse symbolique. sommes donc plus dans l'enregistrement proairétique, mais déjà Freud, Adler et Lacan au service de ses interprétations. Nous ne Soit la séquence Narrer. Aux douze actions qu'elle aligne, Bar-

#### La séquence Plaisir

Cette même conclusion pourrait être étendue aux séquences Plaisir, Vouloir aimer, Vouloir mourir. Comment Vouloir aimer d'une part, Vouloir mourir d'autre part seraient-ils la simple transcription empirique du programme énoncé par la lexie 240 sous la forme : « Etre aimé d'elle, ou mourir ! Tel fut l'arrêt que Sarrasine porta sur lui-même » ? Mais le cas de la séquence Plaisir, sur laquelle nous nous attarderons, est plus curieux encore, car il

montre que Barthes, quand il passe de la théorie à la pratique, se révèle incapable de maintenir de façon cohérente la différence qu'il prétend faire entre le plan de l'anecdote et celui du symbole.

Nous lisons en effet que la séquence *Plaisir* comporte: «1: proximité de l'objet (209). 2 : état de folie (235). 3 : tension (237). 4 : immobilité apparente (238). 5 : isolement (241). 6 : étreinte (242). 7 : être pénétré (243). 8 : jouissance (244). 9 : vide (247). 10 : tristesse (248). 11 : récupérer (249). 12 : condition de la répétition (258) ».

Le degré d'élaboration des termes choisis est d'une abstraction telle que, sans recours au texte de Balzac ou aux commentaires de Barthes, nous serions bien en peine de dire à quel contenu ils se réferent précisément. Il s'agit pourtant, s'il faut en croire Barthes, du relevé des phases d'un comportement des plus concrètement objectivables : un orgasme. Pourquoi pas, en effet ? Mais comment Barthes justifie-t-il ce qu'en toute rigueur nous ne devrions pas, selon lui, nommer son interprétation, puisque nous ne sommes pas dans le symbolique, mais son enregistrement, puisque nous sommes dans le proairétique ?

nous nommons le cœur, faute de mot. » Barthes décrète en effet critique veut faire de la lexie 233 : « Puis il sentit un foyer qui proposée, non comme un pari interprétatif plus ou moins risqué, sans sourciller: « Le "cœur" ne peut désigner que le sexe: "faute du texte lisible, puisque nous l'enregistrons comme « proairétimais cet euphémisme, qui transforme l'énonciation, laisse intact de mot": ce mot existe, mais il est malséant, tabou. » Un peu pétilla soudain dans les profondeurs de son être intime, de ce que le jeu de l'euphémisme en désignant la séquence, non pas comme que » — a signifié sexe. Barthes lui-même prolonge de bonne grâce fait ses besoins, mais ce même texte — et il ne peut s'agir ici que lecteur, comme nous dirions toilettes pour désigner le lieu où l'on l'énoncé. Le texte a usé du mot cœur pour ne pas choquer son mais comme le constat d'un sens obvie. Il y a certes euphémisme, ble » est décodée comme « tristesse *post contum* », cette scolle reste plus loin, quand la lexie 248 : « Envahi par une tristesse inexplical orgasme, mais comme le plaisir. Toute l'argumentation repose sur la lecture particulière que le

On ne se donnera pas la peine de mener une enquête pour

percevront cœur comme le substitut euphémistique de sexe. Balzac, évoquant « une dépression morale impossible à expliquer, puisque ces phénomènes se passent dans une sphère inaccessible à l'observation humaine » (lexie 237), indique suffisamment que le siège des émotions de Sarrasine, « les profondeurs de son être intime », son « cœur », ne saurait s'identifier avec le sexe. Il n'est pas besoin d'être initié à la doctrine de « l'Homme intérieur » pour comprendre que Balzac se réfère à des notions métaphysiques qu'il considère comme avérées. Mais il y a plus : c'est Barthes lui-même, quelques lignes plus loin, qui se charge de se donner un démenti en remarquant que la « suite d'actions » qu'il vient de relever tolère d'autres lectures que celle qu'il a tout d'abord élue comme

seule possible. dote, une « histoire », mais deux, que Barthes met en parallèle. La que (retour à la colonne-phallus), trivial (repos post coitum). » nien (tristesse de la chair, refuge auprès d'une église), psychanalytides codes divers : psychologique (l'esprit reprend ses droits), chrécommentaire est le suivant : « La récupération peut se lire selon prima donna (219), sa voix (231), le mettent en état de désir; scène (209); la sensualité de la musique (213), la beauté de la par hasard au théâtre (206), il est placé par hasard tout près de la la saison une loge près de la scène. » Seconde histoire : « Il éntre que Barthes entend récrire et qui a sa préférence. Première hisécrite), l'autre à la même, mais selon l'interprétation « érotique » première correspond à la séquence du Plaisir selon une interprétamisme, élargit la brèche : il n'y a plus, au niveau même de l'anec-Enchaînant sur ce commentaire, le développement LIII, L'euphégrâce à la proximité de la scène, il s'hallucine, croit posséder la renouveler l'enchantement du premier soir, en louant pour toute de la vedette le ravissent ; il sort de la salle bouleversé, décidé à voire : « Il [Sarrasine] entre au théâtre ; la beauté, la voix et l'art tion trivialement euphémistique (celle que Balzac croit avoir décide de recommencer ce plaisir solitaire, chaque soir, en le sied et réfléchit (249) : c'était en fait sa première jouissance ; il Forgasme (244): après quoi, vidé (247), triste (248), il sort, s'as-Zambinella (242); pénétré par la voix de l'artiste, il en vient à Le tournant est pris avec la lexie 249, « récupérer », dont le

domestiquant suffisamment pour en disposer à volonté » (développement LIII).

Ce n'est donc plus seulement par la diction, mais aussi par la fiction, que l'histoire écrite par Balzac diffère de l'histoire récrite par Barthes. Conception inattendue qui implique que le code pro-aïrétique, tel que Barthes le conçoit, a subitement fait peau neuve : il ne peut plus être simplement dénoncé comme la chambre d'en-registrement des routines culturelles et stéréotypes romanesques offerts à la consommation paresseuse du lecteur, mais il devient susceptible de réhabilitation comme matrice d'une série d'interprétations substituables l'une à l'autre, modèle schématique disponible pour accueillir des contenus variés, et peut-être comme ébauche de texte « pluriel ».

Cette innovation représente par ailleurs une concession dangereuse, car à partir du moment où Barthes a reconnu que son travail sur le texte de Balzac le menait, non à l'enregistrement banal d'un « lisible » consensuel, mais à l'élaboration d'une histoire concurrente, il lui faut faire front à l'objection prévisible de ses vieux ennemis, les Picard et autres « philologues » : ceux-là ne manqueront pas de faire valoir que l'histoire de Balzac a au moins le privilège de l'antériorité, qu'elle est seule conforme à la « lettre du texte », qu'elle est le « véritable » Sarrasine, par rapport auquel la version de Barthes n'est qu'une fantaisie idiosyncrasique : « Certains diront que la scène du théâtre "telle qu'elle est racontée par l'auteur" possède le privilège de la littéralité et constitue donc la "vérité", la "réalité" du texte ; la lecture de l'orgasme sera donc à leurs yeux une lecture symbolique, une élucubration sans garantie » (développement LIII).

Relevons que l'hypothèse de cette objection ne se serait pas présentée si Barthes n'avait dérivé du plan de l'enregistrement des actions (puisque nous sommes soi-disant dans le proairétique) à celui de leur interprétation (qui devrait relever en principe du code symbolique). Mais passons. Comment Barthes s'y prend-il pour montrer que son histoire n'est ni une lecture « symbolique » (qualificatif devenu paradoxalement péjoratif dans le présent contexte) ni une « élucubration sans garantie » ?

Il commence par observer que l'histoire proposée par Balzac et la sienne propre, saisies à un certain niveau d'abstraction, revien-

nent substantiellement au même : « C'est la même histoire, parce que c'est le même dessin, la même séquence : tension, rapt ou investissement, explosion, fatigue, conclusion » (ibid.). Prenons au passage acte de ce que Barthes, qui ne voulait voir dans le code des actions qu'une enfilade de stéréotypes culturels sans portée structurale, ne se prive pas de revenir à une variante décriée de ce code, la séquence proppienne, pour cautionner les écarts qu'il instaure par rapport aux propositions explicites du texte balzacien : preuve que le code des actions existe hors des stéréotypes routiniers, qu'il a quelque chose à voir avec une structure du texte, et qu'il devient à l'occasion utile de s'y référer lorsqu'il s'agit d'établir la légitimité d'une lecture du texte qui n'est pas évidente pour routile le monde.

mais de l'application d'une règle de dérivation systématique : construit sa propre version, en marge de celle de Balzac, ne résultent pas d'une série de clefs interprétatives sans lien entre elles, sées ou virtuelles : « Il s'ensuit que le sens d'un texte n'est pas sur une cohésion systématique, une congruence de rapports » ture est fondée, non sur un lexique tout fait de symboles, mais «Lire dans la scène du théâtre un orgasme solitaire, substituer une avec la ou les significations du texte, ou même qui faisait écran de relever : le code proairétique, qui n'avait jusqu'ici rien à voir diagrammatique de ses lectures, dans leur système pluriel » (ibid.). dans telle ou telle de ses "interprétations", mais dans l'ensemble niveau d'une matrice embrassant la série entière des versions, réaliisolément, mais transcendant à elles, et qu'il doit être saisi au (ibid.). De là, faisant un pas de plus, il infère que le sens de histoire érotique à sa version euphémique, cette opération de lecl'accès au « système pluriel » du texte. 🔾 au sens, joue à présent un rôle de médiateur et de garant dans Autre concession d'importance que nous nous terons un plaisir l'histoire n'est pas immanent à telle ou telle de ses versions prise Barthes soutient ensuite que les écarts à la faveur desquels il

A la faveur de cette pluralité maîtrisée par le système diagrammatique, Barthes peut penser avoir rempli le programme annoncé dès le premier paragraphe de S/Z: « Remettre chaque texte, non dans son individualité, mais dans son jeu, le faire recueillir, avant même d'en parler, par le paradigme infini de la différence. » En

outre, puisque le sens du récit transcende toutes ses « interprétations », le privilège d'antériorité ou de « littéralité » dont certains pourraient vouloir créditer la version de Balzac s'effondre : « La littéralité du texte est un système comme un autre : la lettre balzacienne n'est en somme que la "transcription" d'une autre lettre, celle du symbole : l'euphémisme est un langage » (ibid.).

proposition a peu de sens, sinon d'intimidation » (ibid.). taine leçon de tolérance : « "Rien que le texte, le texte seul" : cette détracteurs, toujours au nom de la « lettre du symbole », une haural ». Fort d'une foi gnostique, il n'en administre pas moins à ses à ses copies? Pas Barthes, en tout cas, qui n'en postule subitement type puisse exister, gravé sur les tables d'un Sinaï des textes, que les autres textes sont les copies ? A supposer enfin qu'un tel archétion de même niveau que les autres, mais comme le modèle dont comment le symbole pourrait-il apparaître, non comme une variaobservable d'un texte susceptible d'être pris « à la lettre », de Balzac, mais qui se garde bien d'en expliciter le contenu « littél'existence que pour mettre son interprétation à égalité avec celle Moïse le ramènera sur terre, afin que nous puissions le confronter de sa « littéralité » ? S'il venait à se matérialiser sous la forme « lettre du symbole » trouvera-t-elle l'ancrage matériel fondateur de Barthes...), sera-t-elle accessible à la contemplation? Où la trouvaille inattendue. Mais où cette Idée, prise abstraitement des transcriptions diverses qui l'individualisent (celle de Balzac, celle revendiquer un droit d'aînesse, la « lettre du symbole » est une série infinie de transcriptions anecdotiques dont aucune ne peut ldée platonicienne qui cautionne du haut de son éternité une

Victoire à la Pyrrhus. Quand le premier paragraphe de S/Z, L'évaluation, se promettait d'arracher chaque texte à son isolement pour le faire recueillir par le paradigme « infini » de la différence, ce n'était pas pour l'étalonner en le rapportant à une séquence d'actions canonique comparable au mètre de platine déposé au pavillon de Breteuil, mais tout au contraire, justement, pour échapper à cette fixation, pour éviter de « placer tous les textes dans un va-et-vient démonstratif, (de) les égaliser sous l'œil de la science in-différente, (de) les forcer à rejoindre inductivement la Copie dont on les fera ensuite dériver » (développement I). Or, que fait Barthes à présent ? Il force les deux versions, celle de

Balzac et la sienne, à rejoindre inductivement l'être de raison chimériquement désigné comme la « lettre du symbole », cette « Copie » (en fait plutôt Modèle que Copie) dont il les fera ensuite dériver, l'une comme « euphémique », l'autre comme « érotique » : bref, trop heureux de payer tribut aux « premiers analystes du récit » écartés dès les premières lignes de S/Z, il égalise les textes sous l'œil de la « science in-différente ».

sens, ne peut-on en dire autant de celle de Barthes? Et des lors, système en mouvement : il précise à présent que le sens du texte aucun texte? Barthes pense échapper au piège en remettant le réside, non pas exactement dans une utopique entité transcenà celle de Barthes, ou vice-versa : « Au vrai, le sens d'un texte ne impliqué par le passage d'une version à l'autre, de celle de Balzac dante à partir de la « lettre balzacienne », à la contemplation de à la contemplation de Balzac puis, par voie de dialectique ascendante comme serait la « lettre du symbole », Idée d'abord offerte du symbole» qui ne peut, par définition, être consultée dans incapable que la première de prouver son adéquation à une « lettre quel sera l'intérêt de promouvoir cette seconde version, tout aussi dictionnaire, la structure infinie » (développement LIII). d'emblée, en naissant, multilingue; il n'y a pour le dictionnaire Barthes lui-même, mais dans le mouvement de réinterprétation rextuel ni langue d'entrée ni langue de sortie, car le texte a, du proquement : vis-à-vis du texte, il n'y a pas de langue critique "première", "naturelle", "nationale", "maternelle" : le texte est bilité" infinie (circulaire) : un système transcrit l'autre, mais récipeut être rien d'autre que le pluriel de ses systèmes, sa "transcripti-Si la version de Balzac, réduite à elle-même, ne dispose pas du

La partie est-elle gagnée ? Pas encore, car la mise en mouvement du système « pluriel » et « infini » des transcriptions textuelles possibles n'aboutit toujours pas à justifier la préférence accordée par Barthes à sa version érotique sur la version euphémique de Balzac : s'il n'y a dans le dictionnaire textuel « ni langue d'entrée ni langue de sortie », Barthes est traduisible en Balzac comme Balzac est traduisible en Barthes, et nous continuons à nous demander pourquoi il nous faudrait aujourd'hui, impérativement, lire Balzac avec les lunettes de Barthes plutôt qu'avec celles de Balzac. Barthes achoppe sur l'impossibilité de concilier les systèmes réversibles

zac et Barthes sur un pied d'égalité, avec l'évolution irréversible té ». Le seul argument capable de justifier le remplacement de la des valeurs de culture, qui infligent à Balzac le handicap du réaconstruits sur le modèle saussurien de la langue, qui mettent Bal cer comme une force dans ce monde-ci qui est le mien?» C'est quels textes accepterais-je d'écrire (de ré-écrire), de désirer, d'avance qui est dans la pratique de l'écrivain et ce qui en est sorti : du développement I, L'évaluation: « Il y a d'un côté ce qu'il est version de Balzac par celle de Barthes est celui qu'on peut tirer lisme classique et accordent à Barthes le privilège de la « modernistituer fleure bon la modernité — la modernité des années 1960 démodée, obsolète, ringarde; celle que Barthes propose de lui subcipe, l'histoire de Sarrasine, telle que Balzac la raconte, apparaît faisant marcher dans le sens de l'Histoire. A la lumière de ce prindire que le sens d'une histoire s'invente, ou se réinvente, en la possible d'écrire et de l'autre ce qu'il n'est plus possible d'écrire :

#### La « brique »

Aux sollicitations forçant le sens anecdotique du texte pour l'aider à accoucher, même prématurément s'il se peut, de l'interprétation symbolique en vue, répond complémentairement la manœuvre inverse, qui consiste à étouffer dans l'œuf, en la banalisant ou en l'escamotant, une virtualité d'interprétation indésirable. En voici un exemple. La lexie 122, dont le texte est : « En ce moment le bruit léger des pas d'une femme dont la robe frémissait retentit dans le silence », donne lieu au commentaire suivant : « Le court épisode qui commence ici (et se terminera au n° 137) est une brique (comme on dit en cybernétique), un morceau de programme inséré dans la machine, une séquence qui vaut dans son ensemble pour un seul signifié : le don de la bague relance l'énigme 4 : qui est le vieillard ? Cet épisode comprend plusieurs proairétismes. »

Le ton péremptoire de Barthes, l'assurance sèchement dictatoriale avec laquelle il nous laisse choir cette « brique » sur la tête pourraient suffire à nous mettre en alerte... Mais de quoi s'agit-il?

Réfugiés dans un boudoir après l'esclandre provoqué par Mme de Rochefide qui a porté la main sur le vieillard, la jeune femme et le narrateur voient passer Marianina, la jeune fille de la maison, guidant avec dévotion le centenaire vers les appartements intérieurs où elle le remet aux mains d'un homme de confiance; le centenaire, avant de disparaître, enlève une de ses bagues et la jette dans le sein de la jeune fille...

ou mal venu que ceux qui l'encadrent. Pourtant il n'a pas l'heur suspendre son départ (136). 3 : repartir (137) ». Le critique relècomporte: «1: confier (avant de quitter) (128). 2: embrasser s'annoncer par un bruit (122). 2 : entrer (123) »; Porte I, qui séquences d'actions passe-partout : Entrée, qui comporte : « 1 : rendre aveugle au sens général du texte, émietté en plusieurs un seul signifié, d'ailleurs insignifiant. Il lui suffit pour cela de se d'inspirer Barthes : le critique décrète la réduction de l'épisode à références culturelles (127, 129), quelques sèmes (123, 130, 131, vera en outre quelques herméneutèmes (123, 124, 129), quelques don (134) »; Partir, qui comporte : « 1 : vouloir sortir (135). 2 : être incité) au don (132). 2 : remettre l'objet (133). 3 : accepter le (126). 3 : apparaître (l'avoir ouverte) (127) »; Adieu, qui comporte : « 1 : arriver à une porte (125). 2 : frapper à la porte 132), mais de symbole, aucun. (129). 3 : dire adieu (130) » ; Don, qui comporte : « 1 : inciter (ou Rien n'indique à première vue que ce passage soit plus banal

Certes, rien ne contraindra jamais un lecteur à interpréter l'épisode qui met en contact le castrat centenaire avec sa petite-nièce comme ayant une valeur symbolique, mais rien non plus ne l'autorisera jamais à interdire à un autre lecteur de l'interpréter symboliquement. Qui plus est, à partir du moment où, comme va le faire Barthes à l'instant d'après (lexie 138), on se contredit en jugeant que le symbolisé « Mariage du castrat » peut être induit du contact du vieillard avec la « jeunesse », valeur représentée indifféremment par Mme de Rochefide ou Marianina, comment pourrait-on éviter de s'interroger sur cette forme spécifique de « mariage » que représente le contact du centenaire avec sa petite-nièce ? Et comment éviter alors d'opposer l'issue catastrophique du contact que le vieillard, échappant à la surveillance des siens, réussit à établir avec une étrangère, avec l'issue au contraire idylli-

que de la reprise en main du même vieillard par la jeune fille de la maison? On a d'un côté, si l'on tient à la métaphore matrimoniale, une parodie d'exogamie rendue doublement impossible par la castrature et par l'âge, de l'autre un substitut d'endogamie finalement fécond et réussi en dépit de la castrature et de l'âge.

à tout coup les ravages que le critique se croyait en droit d'en elle tend à prouver que le « mariage » avec le vieillard n'exerce pas abstrait : la remise du don. Barthes ne relève ni l'antithèse entre le sein de Marianina » est ravalée au rang d'un simple proairétisme bagues dont ses doigts de squelette étaient chargés et la plaça dans attendre. En conséquence, la lexie 133 : « Il tira la plus belle des gant sont des effets de réel, des notations dont l'in-signifiance danger et qu'il se raidit pour l'exorciser : il ne se contente plus don ». Seule différence, qui montre que Barthes a bien senti un proairétisme sec, complémentaire du précédent : « accepter le par-dessus son gant à l'un de ses doigts » se résume au même la lexie 134 : « La jeune folle se mit à rire, reprit la bague, la glissa squelette et le sein de la jeune fille. De même, la signification de les bagues et les doigts de squelette, ni celle entre les doigts de même authentifie, signe, signifie le "réel".» d'acceptation, il procède à sa dénégation explicite : « Le rire, le de rester silencieux sur l'éventuelle portée symbolique du geste En réalité, cette séquence dérange l'interprétation de Barthes :

Alléguer l'effet de réel est un recours habituel à Barthes, chaque fois qu'il ne peut ou ne veut déchiffrer la signification d'un détail. Ici, il omet de remarquer que le don de la bague pourrait figurer par synecdoque la transmission aux Lanty de la fortune du castrat. De même, il relève avec minutie, dans Porte I, que quelqu'un ouvre une porte ou la ferme, mais se dispense de noter que l'actionnement de la porte, ici comme en mille autres textes, ne prend sens qu'à titre de moyen dans le programme d'une action dont la fin seule importe : il s'agit en l'occurrence de conduire le vieillard en lieu sûr, donc d'assurer sa protection, donc encore de manifester l'affection et le respect que sa descendance lui porte. Le choix délibéré d'une vision myope offre à Barthes un double avantage : il réduit le code proaïrétique à une insignifiance caricaturale et il fait passer à la trappe les signifiés indésirables que ce code véhicule.

#### CHAPITRE VI

# Les codes culturels, voix de la Science

moins inféodé à l'idéologie du lisible. L'énoncé qui relève du code culturel « est proféré par une voix collective, anonyme, dont l'oriculturelles, lui, n'est pas entaché d'irréversibilité. Il n'en est pas c'est-à-dire l'organisation séquentielle vectorialisée qui soumet la références en ceci que leur fonction est d'apporter aux événements autorité scientifique ou morale, des codes de références » (dévelopencore, puisqu'ils permettent au discours de s'appuyer sur une les appellera de façon très générale des codes culturels (...) ou de savoir ou de sagesse auxquels le texte ne cesse de se référer ; on d'un code gnomique et ce code est l'un des très nombreux codes lecture du texte à un ordre immuable. Le code des références l'un des chefs principaux de leur culpabilité, est l'irréversibilité, rétique pour rassurer sur sa solidité. Le caractère conventionnel comme des contreforts adossés de place en place à l'édifice proaïcamouflent sous la caution du scientifiquement reçu l'arbitraire du récit, l'authentifient comme copie conforme de la réalité, qui garantit la conformité de ces événements à l'ordre des choses racontés la caution d'une vérité admise, particulière ou générale, de la culture comme corps de savoirs constitué; ils sont codes de sont culturels en ceci que les unités qui les composent proviennent pement X). Les deux appellations se complètent donc : ces codes gine est la sapience humaine. L'unité [l'énoncé] est donc issue des enchaînements événementiels. Leurs occurrences fonctionnent dans le monde réel. Les codes culturels fondent la vraisemblance Le trait commun aux codes herméneutique et proairétique, et

ainsi masqué, là où son arbitraire risquerait de transparaître sous qui inverse la culture en nature, semblent fonder le réel, la "Vie" » à produire ses preuves : « Quoique d'origine entièrement livresaussi arbitraire, mais fort de l'autorité du savoir établi qui n'a pas l'écran du stéréotype, par le recours au code des références, tout des séquences d'événements proposés par le code proairétique est d'opinions courantes, une nappe étouffante d'idées reçues » (développement LIX); ici, ils fondent le mythe de la « Vie » : cellele conformisme, le dégoût de la répétition qui les fonde » (dévesavoir ne peut qu'inspirer au lecteur critique : « Les codes de réféprofonde répulsion, à la fois esthétique et éthique, que ce pseudoencyclopédique édifié par les codes de références, d'autre part la fonction mystificatrice, la portée pseudo-ontologique de l'univers Un peu plus haut, Barthes avait déjà mentionné, d'une part la c'est-à-dire au réel postulé par-delà le couple signifiant-signifié. à-dire des actes de faire référence) au « référent » des sémiologues, que, ces codes, par un tourniquet propre à l'idéologie bourgeoise, vit » (développement LXXVIII). encyclopédique bizarrement cousu, une fatrasie : cette fatrasie ci « devient alors, dans le texte classique, un mélange écœurant rence ont une sorte de vertu vomitive, ils écœurent, par l'ennu, (développement LXXXVII). Ils sont les codes des références (c'estforme la "réalité" courante, par rapport à quoi le sujet s'adapte tion en citation, forment dans leur ensemble un petit savoir loppement LXXXVII); « Tous les codes culturels, égrenés de cita-

# Le fichier des codes de références culturelles

Si Barthes n'a pas jugé utile de donner en annexe le relevé des unités constitutives des codes de références culturelles, le principe de classement qu'il aurait envisagé et que, selon toute vraisemblance, il a appliqué pour son usage interne ne fait pourtant pas de doute, car il en énumère à plusieurs reprises les principales rubriques : il s'agit d'un classement par matières, que nous pouvons reconstituer comme suit, en les faisant suivre du numéro des lexies concernées :

Code chronologique: 14, 21, 55, 181, 187, 197, 201, 258, 262, 265, 276, 385, 420, 455, 465, 496, 545, 547

— Références à l'histoire du siècle de Louis XV : 183, 190, 196

Références à l'histoire des castrats : 466, 557

— Références à l'histoire de l'art ou au code des arts (littérature, peinture, sculpture, musique) : 20, 21, 22, 25, 27, 44, 55, 56, 110, 127, 174, 176, 178, 184, 188, 198, 200, 201, 213, 221, 224, 225, 296, 311, 469

— Médecine : 13, 247, 344

— Psychologie générale : 3, 245

Psychologie, physiologie, ethnologie, typologie des âges : 64, 65, 83, 164, 174, 236, 259

— Psychologie, physiologie, ethnologie, typologie des femmes: 21, 72, 96, 106, 129, 283, 335, 353, 354, 365, 376, 389.

— Psychologie, sociologie, ethnologie des artistes : 170, 222, 228,

275, 394, 419

— Psychologie, physiologie des amoureux : 237, 251, 261, 299, 302, 332, 348, 349, 350, 367, 375, 437, 452; de la passion : 116, 140, 148, 254, 272, 316, 326, 388

— La société et les classes sociales : 32, 91

Psychologie, ethnologie des peuples : 13, 15, 19, 24, 26, 34, 39,

49, 139, 277, 278, 359, 400, 558

— Marques d'italianité : 130, 208, 288, 298, 305, 309, 317, 360, 463, 475, 491, 508, 541

— Code moral, code chrétien, code d'honneur : 374, 554, 555, 559 — Code gnomique : proverbes et maximes : 20, 49, 180, 404, 553

— Codes rhétoriques : 10, 73, 139, 233, 409, 423, 531

On ne peut contester qu'en de nombreux passages le texte (ou plus exactement Balzac, par le truchement du narrateur) invoque la caution de certaines connaissances, avérées ou présentées comme telles. Mais déjà il conviendrait de distinguer dans la masse des occurrences une gamme de cas fort divers, moins distincts par le champ du savoir que par l'usage qui en est fait. L'oscillation de Barthes entre plusieurs termes (culturel, référentiel, gnomique) pour nommer ce que nous avons synthétiquement désigné comme le code des références culturelles est déjà révélatrice d'une certaine hétérogénéité du contenu. Nous avons en réalite affaire à des cas très variés, et la condamnation qui les frappe

exemple, que la fonction de rendre vraisemblable le fictif corresglobalement mériterait au moins d'être modulée. C'est ainsi, par cation, destinée à assurer à l'événement raconté une sorte rence culturelle peut remplir une fonction esthétique de magnifidans Sarrasine, mais non à toutes : dans beaucoup de cas, la réféconstituer l'univers diégétique de la nouvelle, des notions qui relèaient, soit valeur de référence, soit valeur de Voix de la Science : nes peuvent sans trop de difficulté être considérées comme implid'exemplarité épique. En outre, si nombre de notations balzacienpond sans doute à une partie des références culturelles relevées pour le porte-parole autorisé de la Science. est placée dans la bouche d'un personnage qui ne peut être tenu explicitement référence à un savoir culturel, mais cette référence citement référence à ce savoir; tantôt au contraire le texte fait vent d'un savoir culturel généralement admis, mais sans faire explitantôt, en effet, le texte de Balzac mobilise implicitement, pour quant un savoir spécialisé, il s'en faut de beaucoup que toutes

## La référence culturelle « implicite »

La première question est celle de la référence implicite : entre la simple mise en œuvre du code « culturel » et la référence explicite à ce code, est-il possible d'isoler et de monter en épingle, comme le fait Barthes, des cas de référence implicite ? A titre d'exemples de cette difficulté, les diverses unités référées au « code rhétorique » : la prosopographie (73), l'euphémisme (233), le jeu de mots (10), la rhétorique d'amour (409), le marivaudage, l'ironie (139), le code pathétique (423), le code des larmes (531).

Lexié 531 : « Sarrasine s'assit en face du chanteur épouvanté. Deux grosses larmes sortirent de ses yeux secs, roulèrent le long de ses joues mâles et tombèrent à terre : deux larmes de rage deux larmes âcres et brûlantes. » Barthes diagnostique « Code des larmes » et glose complaisamment, non sans intention provocatirice : « Le code du héros permet à l'homme de pleurer dans les limites très étroites d'un certain rituel, lui-même fortement historique. » Puis il cite Michelet, Saint Louis, Racine, le Japon des samouraïs, énumère doctement les quatre raisons qui confèrence de la confère de samouraïs, énumère doctement les quatre raisons qui confère de samouraïs, énumère doctement les quatre raisons qui confère de la confèr

rent à Sarràsine le droit de pleurer, et finit par conclure : « Encore ses larmes sont-elles rares (*deux*) et brûlantes (elles ne participent pas de l'humidité indigne attachée à la féminité, mais du feu, sec et viril). »

Commençons par observer qu'on ne voit pas comment l'application d'un code décrit comme une chappe d'idées reçues pourrait conduire à des *apax* aussi finement circonstanciés que celui dont Barthes analyse ici les connotations. Mais relevons surtout qu'il y a une différence entre pleurer selon un code et se référer au code qui régit les pleurs. Parler alors de référence *implicite*, serait se payer de mots : une référence est explicite ou elle n'est pas. S'il fallait tenir pour référence à un code culturel tout usage de ce code, c'est chaque mot du texte, en sa qualité de référence au code de la langue française, qu'il faudrait indexer.

que « Psychologie des amoureux ». De même, « Voici bientôt dix d'un critère implicite qui relèverait plutôt, semble-t-il, de la rubri-Quand Balzac écrit : « [Cet âge d'or de l'amour] ne devait pas de l'analyse grammaticale, mais d'un savoir encyclopédique? dix jours » (420), « Toute la journée » (455) relèveraient-elles, non taine de jours » (265), « Depuis quelques jours » (276), « depuis « quinze jours » (201), « Le lendemain » (258), « Pendant une huicet égard. A quel titre des indications comme « Vers minuit » reste pas insensible. Le sous-code « Chronologie » est exemplaire à ans que le maréchal de Carigliano le lui a vendu» (14) apporte cherche la caution d'une science des durées, brèves ou longues : durer longtemps chez Sarrasine » (262), peut-on juger que le texte (496), «A l'âge de vingt-deux ans » (181), « depuis six ans » (187), tront de vérifier que « tout se tient » dans le texte de l'auteu que, ou pour mieux dire, chrono-logique : son zèle d'inquisiteur en ronge ici avec une avidité de termite la charpente chronologile désir de réduire en poussière toute logique de l'univers raconté. la notion, linguistique ou arithmétique, de ce qu'il faut entendre de l'histoire racontée, mais ne se réfère à aucun autre savoir que une information peut-être utile pour établir la chronologie interne Il se contente en fait d'apprécier une durée singulière à la lumière traque toutes les indications, explicites ou non, qui lui permetpar « dix années ». Nous comprenons bien que Barthes, animé pai Tentation bien évidemment absurde, mais à laquelle Barthes ne

« réaliste ». Non bien sûr pour porter cette exactitude au crédit de Balzac, mais pour dénoncer le besoin maniaque de cohérence et de « complétude » qu'il lui attribue. De « Quoique Sarrasine sût peu d'italien » (385), il extrapole « trois semaines », c'est-à-dire le « décompte des jours que Sarrasine a passés à Rome »; dans « inconnu à tous les assistants » (465), il ne veut voir que le rappel de ce que Sarrasine est à Rome depuis peu. Plus balzacien que Balzac, il finira d'ailleurs, mais sans satisfaction particulière, à prendre le texte en défaut à propos de la lexie 547, qui le conduit à remarquer, à propos du vieillard : « S'il est vraiment centenaire au moment de la soirée Lanty, c'est que cette soirée se passe en 1838, huit ans après que Balzac l'a écrite. »

ou à une nécessité logico-mathématique (comme le compte des vrai que le respect méticuleux du principe de contradiction n'est années). Barthes les met pourtant dans le même sac. Il ne repousse relevant du même enjeu esthétique le sort (respect ou violation) douze et non pas cent en 1830. On ne peut considérer comme gne qu'un homme qui a vingt ans en 1758 en aura quatre-vingtmême force contraignante que le code chronologique, qui enseiquand et comment un homme peut ou doit pleurer, n'a pas la turent une vision ordinaire du monde. Mais ces croyances ellessorte naïf, issu d'une adhésion irréfléchie aux croyances qui strucconstruire son univers narratif, mais encore légitime leur emploi, l'avoir commencé. Le soin avec lequel l'auteur dit réaliste vérifie pas la perspective d'un récit où l'on achèverait un voyage sans fait à un code éthico-psychologique (comme le code des larmes, mêmes ont des statuts divers : le code des larmes, qui enseigne de ce dogmatisme affiché, mais celui d'un dogmatisme en quelque celui de la simple mise en œuvre de codes culturels, n'est pas celu monde « réel »; le procès de la référence implicite, c'est-à-dire dans le récit, en affirmant que ce sont, hors du récit, les lois du ment énonce dans leur généralité les lois dont il se sert pour celui du dogmatisme affiché de l'auteur « réaliste » qui, non seule procès différents. Le procès de la référence explicite est en effet de ce code est dangereuse, car elle fait l'amalgame entre deux l'exactitude de sa chronologie le fait à présent vomir. Mais s'il est référence explicite à un code culturel et la simple mise en œuvre La facilité que se donne Barthes de ne pas distinguer entre la

pas, pris en soi, une valeur littéraire, il ne s'ensuit pas que le saut dans l'absurde, également pris en soi, soit la recette magique qui assurera la libération du texte. C'est une option peut-être savoureuse à dose homéopathique, à coups de menues infractions égratignant les lois de l'univers que nous croyons réel, mais dont la généralisation n'est pas concevable à titre de loi (ou d'absence de loi) régissant l'univers de la fiction : l'insoumission systématique aux codes dits culturels entraînerait un chaos référentiel où serait aspirée, comme dans un trou noir, toute la matière des récits du monde.

## La fonction d'expression du locuteur

Barthes, qui tend à interpréter comme référence aux codes culturels la simple mise en œuvre de ces codes, commet l'excès inverse quand il traite toute référence à un code culturel comme caution donnée à l'univers élaboré par le texte. Souvent, en effet, il relève au titre des références culturelles un énoncé dont la fonction n'est pas, ou pas principalement, d'énoncer une valeur culturelle objective que le texte (c'est-à-dire en fait Balzac) prendrait à son compte ; il peut tout aussi bien s'agir d'une proposition qui, émise par une voix subjective moins autorisée (celle du narrateur ou d'un autre personnage), sert de révélateur à la personnalité du locuteur.

Comparons à cet égard, réunies sous la rubrique barthésienne «Histoire de l'art », deux lexies de valeurs bien différentes. La première : « Cette jeune âme, peut-être aussi vigoureusement trempée que celle de Michel-Ange... » (178), relève sans aucun doute du code des références culturelles vomies par Barthes. Mais la seconde a un statut textuel bien différent. Elle nous dit de Sarrasine qu'il vint à Rome « en proie au désir d'inscrire son nom entre les noms de Michel-Ange et de monsieur Bouchardon » (200). Il ne s'agit donc pas d'une référence que Balzac prendrait à son compte, mais de l'expression condensée d'un projet que Sarrasine a pu se formuler in petto : propos dont la subjectivité est suffisamment marquée par le « monsieur » qui précède respectueusement le nom du maître, Pourtant le commentaire de Bartueusement le nom du maître, Pourtant le commentaire de Bar-

« code de l'ironie », mais simplement « Histoire de l'art ».

Penserons-nous que Barthes n'a pas perçu l'intention ironique de ce « Monsieur Bouchardon », mis par un jeune disciple sur un pied d'égalité avec Michel-Ange? Il ne s'est en tout cas pas donné la peine de la relever. Et peu importerait d'ailleurs, puisque le recours à l'ironie, autre forme de code culturel, loin de sauver la référence, en aggraverait plutôt les pesanteurs aliénantes. C'est un même procès qui, dans S/Z, met au banc des accusés le code culturel des Idées Reçues et des stéréotypes littéraires, le code du discours indirect libre des personnages, nourri des mêmes Idées Reçues et des mêmes stéréotypes littéraires, et enfin le code ironique de l'auteur, qui croit prendre ses distances par rapport aux codes culturels qu'il cite, mais qui ne fait en réalité, s'il faut en croire Barthes, que s'engluer lui-même dans l'arrogante sécurité d'un stéréotype à peine supérieur à ceux qu'il dénonce.

expressément, une adhésion que le lecteur n'est pas en état de lui refuser. Il en va ainsi, par exemple, de l'assertion selon laquelle rience, même s'il sollicite à leur propos, tacitement ou pas des idées reçues, mais plutôt des idées aventurées, même si Baltour grave, rieur, ou recueilli »). Mais d'autres ne sont justement lexie 349: « Sarrasine [...] était, comme tous les amants, tour à texte de Sarrasine peuvent à divers degrés justifier ce grief (par exreçues ? Indiscutablement, nombre des citations épinglées dans le bal1. » Ce qui nous met en effet en joie, en de tels passages, c'est remarque pour lui seul vraisemblable : accident assez fréquent au avec Albert Béguin, en savourer la géniale outrecuidance : « Que Barthes, interpréter cliniquement cette remarque incidente ou paralysée par le troid tandis que l'autre bat la mesure. Faut-il, avec c'est un accident assez fréquent au bal que d'avoir une jambe zac, par une sorte de bluff, les présente comme des vérités d'expé-Balzac d'empoisser son texte sous une nappe étouffante d'idées l'assurance naïve avec laquelle Balzac, ayant à légitimer un événe j'aime Balzac, lorsque, à cette évocation, il ajoute d'autorité une Jusqu'à quel point Barthes est-il d'ailleurs fondé à reprocher à

confiance avec laquelle il présente comme lois de l'univers réel les être l'univers réel. Ce n'est peut-être qu'un univers fictif, l'univers se laisser « embarquer » dans l'univers possible que Balzac lui dit n'a d'autre choix que de se référer à sa propre expérience, qui et où nous nous trouvons heureux presque par nous-mêmes» Sarrasine, ayant à justifier l'inaction du héros pendant les huit d'univers romanesque. Il en va de même lorsque le narrateur de une occurrence et, par-delà cette légitimation, pose un fragment ment singulier, invente la loi générale dont cet événement serait romanesque créé par Balzac, mais c'est en tout cas pour le lecteur vraisemblablement n'a pas de position fixée sur la question, ou de (lexie 261). Est-ce vrai? Est-ce faux? La sagesse des nations et la l'amour, pendant lequel nous jouissons de notre propre sentiment jours qui suivent son coup de foudre, allègue « cet âge d'or de sistance, lui reprocher d'avoir ramassé ces lois dans la fange des un univers nouveau. On peut certes reprocher à Balzac la littérature universelle étant muettes à ce sujet, le lecteur de Balzac idées reçues ou les poubelles du déjà-écrit. conventions de son univers romanesque au fur et à mesure qu'il les invente; on ne peut pas, comme le fait Barthes avec tant d'in-

Le code des références culturelles échappe au grief d'irréversibilité. Il est ponctuel et non séquentiel. Mais il est condamné, au même titre que le code proairétique, comme élément constructeur d'une représentation falsifiée de la réalité. Le code culturel se réfère comme le code proairétique à un pseudo-savoir, à la routine empirique ou au stéréotype romanesque présentés comme l'ordre naturel des choses. La différence entre le code proairétique et le code culturel tient à ce que le premier fait référence à l'ordre des choses sur le mode de l'implicite, en le mimant sous l'apparence d'une séquence d'actions naturelles auxquelles le lecteur se laisse prendre, tandis que le second fait référence à cet ordre sur le mode de l'explicite, en se présentant comme l'expression d'un savoir

Le code herméneutique, le code proairétique et le code des références culturelles ont pour dénominateur commun leur aliénation à une autorité extérieure au texte : ce que Barthes met en

<sup>1.</sup> Albert Béguin, Préface à Sarrasine, dans L'Œuvre de Balzac, A. Béguin et J. A. Ducourneau (éds), Club français du livre, t. XII, 1955, p. 782.

#### SIZ ET LES CINQ CODES

cause et condamne à travers eux, c'est la fonction qu'une certaine littérature se donne de représenter un référent illusoire, le monde soi-disant réel. Balzac, considéré comme modèle exemplaire de l'auteur « réaliste », devient ainsi la cible des attaques de Barthes. Mais il faut bien voir que par-delà le « réalisme » de Balzac, c'est en fait toute référence à une réalité autre que le texte lui-même qui se trouve condamnée au nom de la « libération du signifiant ». Le scriptible de Barthes s'oppose au lisible de Balzac comme un texte sans matière, un récit qui ne raconte rien, sinon lui-même en train de se raconter.

#### CHAPITRE VII

# Le code sémique, voix de la Personne

Les trois premiers codes (herméneutique, proairétique, culturel) sont les malaimés de Barthes, les enfants non désirés. Pourquoi? Parce qu'ils font corps avec la littérature de consommation, aussi bien la littérature classique bourgeoise que celle de la culture de masse, ce que Barthes condamne comme le lisible. Le quatrième code, sémique, est ou devrait être l'enfant chéri, celui en qui le critique, au début du livre, a mis sa complaisance et placé ses espoirs. Pourquoi? Parce que, jouant sur le connoté qui se superpose au simple dénoté, il introduit dans le texte un germe de ce sens pluriel qui, selon Barthes, est le propre du scriptible, de ce qui mérite aujourd'hui d'être écrit, de ce à quoi se résume l'ambition de la modernité littéraire.

Le statut du code sémique est donc plus complexe que celui des trois précédents et son évaluation va se révéler étrangement ambiguë : il faut distinguer entre les affirmations de principe de Barthes et la pratique de son codage. Voyons la théorie. Le code sémique fait son entrée dans S/Z à partir du commentaire de la première lexie, celle du titre Sarrasine: « Le mot Sarrasine emporte une autre connotation, celle de féminité, perceptible à tout Français, qui reçoit volontiers le e final comme le morphème spécifique du féminin, surtout s'il s'agit d'un nom propre dont le masculin (Sarrazin) est attesté communément par l'onomastique française (...) Bien que toutes les unités repérées ici soient des signifiés, celle-ci appartient à une classe exemplaire : elle constitue le signifié

par excellence, tel que le désigne la connotation, au sens presque courant du terme » (développement X).

avec d'autres éléments du même genre pour former des caractères comme obsessionnellement, sous d'autres formes : « La téminité signifié de connotation qui va réapparaître au fil de la nouvelle, n'est que la première manifestation, selon l'ordre de lecture, d'un d'un même signifié diffus. Ainsi, la connotation féminine du titre signifiants, des « départs de sens », convergeant vers la manifestation ébaucher ainsi, non certes des structures, mais des constellations de à réapparaître sous des formes variées en divers points du texte, et à les du code des références culturelles. Elles sont récurrentes, appelées quement des unités qui peuvent se présenter isolément, comme celherméneutique et proairétique. Mais elles ne sont pas non plus typifrement selon un ordre irréversible, à la façon de celles des codes groupées en séquences vectorialisées qui commanderaient le déchifdes atmosphères, des figures, des symboles » (ibid.). te; c'est un élément migrateur, capable d'entrer en composition (connotée) est un signifié destiné à se fixer en plusieurs lieux du tex-Les unités du code sémique ne se présentent pas dans le texte

L'importance de la connotation (et du code sémique qui est censé en recenser les manifestations) vient de la capacité que lui attribue Barthes de fournir à l'analyste du récit l'outil qui permettra d'écarter le sens manifeste du récit, celui qu'affichent les codes herméneutique, proairétique et culturel. De ce congé donné au « dénoté » dépend en effet l'affranchissement du ou des sens latents du récit, ces messages primordiaux que les codes dénotatifs font passer dans leur sillage, en douce, comme des denrées de contrebande qu'on met sous le manteau au moment de passer la douane. C'est par là que la mise en évidence des connotations serait, selon un certain Barthes — celui des premières pages de S/Z —, l'instrument adéquat au déchiffrement de ces textes « modérément pluriels » que sont les œuvres classiques du lisible, et donc, par exemple, le Sarrasine de Balzac.

On ne s'appesantira pas ici sur la réhabilitation inattendue de la connotation. Dans les *Mythologies*, par exemple, la connotation se caractérisait par une duplicité mise au service de la mystification idéologique bourgeoise; dans *S/Z*, où elle devient une « poussière d'or répandue sur la surface apparente du texte », elle préfigure au

contraire la féconde pluralité de la pratique textuelle révolutionnaire.

Mais voyons à présent la pratique du codage : que devient ce programme d'un code des connotations quand Barthes, lisant et codant Sarrasine, passe du principe à son application ? Nous faisons deux constatations surprenantes :

d'une part, nous observons que, sous le nom de code sémique, Barthes ne relève pas seulement des sèmes de connotation, mais aussi et surtout des sèmes de dénotation;

— d'autre part, nous remarquons que ces sèmes, qu'ils soient connotatifs ou dénotatifs, ne se fixent pas indifféremment sur n'importe quel élément du texte, mais électivement sur les personnages principaux de l'histoire.

Barthes a annoncé un code des connotations qui mettrait en évidence les modestes éléments d'écriture « plurielle » contenus dans le texte classique. Mais ce qu'il donne à la place, sous le nom de code sémique, est tout autre chose : le code des attributs caractéristiques des personnages, et plus exactement d'ailleurs, non pas de tous les personnages, mais de ceux auxquels il s'intéresse, les héros de la nouvelle. En conclusion : de la même façon que le code herméneutique est condamné comme aliéné au mythe de la Vérité, le code proairétique comme aliéné au mythe de l'Empirie, le code sémique, si prometteur au départ, se révèle aliéné (du moins dans Sarrasine) au mythe, non moins occidental et bourgeois, de la Personne.

Reconstituant le fichier que Barthes a gardé sous son coude, nous n'avons pas de peine à constater que les « sèmes », à une ou deux exceptions près, se répartissent en effet entre les principaux personnages : le castrat (sous sa quintuple apparence du vieillard, de la Zambinella, du jeune Zambinella, de l'Adonis de Vien et de l'Endymion de Girodet), Sarrasine, le narrateur, Mme de Rochefide, Marianina; les exceptions, qui concernent le début de la nouvelle et trahissent donc les premiers tâtonnements du codage, sont une entité collective, la famille Lanty, et un élément de décor, les arbres du jardin :

Le vieillard :

— Infantilité : 46, 64, 98, 123

137

Coquetterie: 78

Fragilité: 46

Extra-nature: 83, 97

Extra-monde: 33, 81, 86

Ultra-temps: 33, 38

Sur-nature: 50, 56, 58, 104 (trait partagé avec l'Adonis) Ultra-âge: 78, 82, 87

Mécanicité : 57, 66, 77

Fantastique : 86 (trait partagé avec les arbres)

Chose: 83, 85, 87

Artifice: 88

Mort: 88, 92, 94

Froid: 31, 68, 88 (trait partagé avec les arbres)

Vide: 74, 80

Richesse: 36, 78, 84 (trait partagé avec la famille Lanty,

Musicalité: 132, 30, 56 (trait partagé avec Marianina)

Fascination: 42, 44, 49, 67, 69, 72

- Féminité : 78, 83, 84 (trait partagé avec la Zambinella et Sar-

La Zambinella :

Immaturité : 342

— Pusillanimité et/ou craintivité : 343, 347, 377, 384, 433, 434

438, 440

Faiblesse: 384

Finesse mentale: 341

Vedettarité: 205, 216, 471, 486, 489

- Féminité: 217, 226, 292, 320, 325, 384, 397, 438, 439, 440

(trait partagé avec Sarrasine et le vieillard)

Sarrasine:

— Vocation: 156, 157, 161, 163, 166

- Génie: 171, 173, 194

Energie: 296

Opiniâtreté : 169, 412

Excès: 177, 179, 188, 281, 284, 296, 430

Violence: 281, 284, 430

Sauvagerie: 157, 164

Impiété: 162, 166, 379

Déchiquetage: 162, 420

— Diabolique : 242 — Composite : 159, 274, (trait partagé avec le narrateur)

- Turbulence: 155

nella) - Féminité : 1, 158, 302 (trait partagé avec le vieillard et la Zambi-

Le narrateur :

— Asymbolisme: 13, 35, 105, 557

— Rationalité : 557

— Composite : 13 (trait partagé avec Sarrasine)

Marianina:

— Musicalité : 56, 131 (trait partagé avec le vieillard)

— Italianité : 130

Mme de Rochefide :

Végétalité : 90 (trait étendu aux femmes du bal)

— Vaporeux : 11 (trait étendu aux femmes du bal)

La famille Lanty:

Richesse: 3, 4, 7, 11, 22 (trait partagé avec le vieillard)

— Internationalité : 18, 26

Zambinella (jeune castrat) ::

— Hors-nature: 528

L'Adonis de Vien, l'Endymion de Girodet:

— Sur-nature : 112

— Sélénité : 111 (trait partagé avec les arbres)

Les arbres:

— Sélénité : 8 (trait partagé avec l'Adonis et l'Endymion)

hes de connotation, pris dans l'acception rigoureuse qui devait les d'exemple, parce que Barthes lui-même la présente comme exemrendre efficients, sont en fait rares et douteux. Prenons à titre été relevés les sèmes ci-dessus, nous nous apercevons que les signidettarité», trait différentiel de Zambinella jeune et vieux. Le plaires, l'une des cinq occurrences du sème « Vedette » ou « Ve-Poussant dans le détail l'examen des lexies dans lesquelles ont

contexte est le suivant : Zambinella, troublé d'avoir soudainement aperçu Sarrasine dans l'assistance, a interrompu son chant. Puis il recommence le morceau que, dit la lexie 486, «il avait interrompu si capricieusement ». Barthes note alors simplement «SEM. Vedette » et intercale le long développement LXXXI, Voix de la personne. Puis le texte de Balzac indique que Zambinella refuse de poursuivre son récital et ajoute, lexie 489 : «Ce fut la première fois qu'il exerça cette tyrannie capricieuse qui, plus tard, ne le rendit pas moins célèbre que son talent. » Sur quoi Barthes, triomphant, enregistre de nouveau le sème « Vedette » et commente : «On saisit bien, ici, la nature du sème de connotation : le caractère "capricieux" des vedettes n'est répertorié dans aucun dictionnaire, sinon dans un dictionnaire des Idées Reçues—qui serait un dictionnaire des connotations usuelles. »

## Code sémique et code culturel

sémique lorsqu'il s'agit des personnages importants et du code des où elle est explicitée comme telle, devient en effet une Idée qu'il est occupé à le tasser : une connotation, à partir du moment sphères, des locutions de circonstance. On dira que, dans le pre-« Addio, Addio! disait-elle avec les inflexions les plus jolies de sa constatons qu'elle est mobile, se déplaçant au bénéfice du code entre le code sémique et celui des références culturelles? Nous dénotatif des références culturelles. Où passe dès lors la frontière même, non du code des connotations sémiques, mais du code qu'il s'agit dans les autres d'un simple effet de couleur locale obtemier cas, l'expression italienne est une Voix de la Personne, tandis « Italianité », parce qu'elles concernent des comparses, des atmoréférées au code des références culturelles, sous la même rubrique dis que les autres occurrences d'expressions en italien sont toutes que « Italianité », parce qu'elle sert à « connoter » Marianina, tanréférences dans tous les autres cas. C'est ainsi que la lexie 130 Reçue; mais une Idée Reçue devrait relever, selon Barthes luinue à bon compte. Mais cela même peut se discuter. Quand la jeune voix » est référée par Barthes au code sémique, sous la rubri-Fort bien, mais le sol se dérobe sous les pieds de Barthes tandis

> t-il pas dit plus haut que « tous les membres de cette famille parprospère dont l'homologue français aurait été plutôt chanoine « notablement gros », véhicule une connotation d'embonpoint gros », il est toujours permis de penser que le terme italien d'abau code culturel (polyglossie cosmopolite); et quand, en relecture, que l'emploi de deux mots d'italien peut être aussi bien référé, en séjourner parmi ces différents peuples » (lexie 18). De là il résulte assez de perfection pour faire supposer qu'ils avaient dû lontemps qu'abbé. Inversement, en ce qui concerne Marianina, le texte n'abato, même si l'on fait a posteriori abstraction de la précision lexie 208 présente Sarrasine « pressé par deux abbati notablement ple marque d'italianité. familiale, affectueuse et protectrice, qui va bien au-delà d'une simlard en leur idiome natal revêtent une signification d'intimité est la petite-nièce du castrat, les deux mots qu'elle adresse au vieille lecteur sait que Marianina est italienne par sa mère et qu'elle vers une origine italienne plutôt qu'allemande ou française), soit première lecture, soit au code herméneutique (indice orientant laient l'italien, le français, l'espagnol, l'anglais et l'allemand avec

soudaines, ses caprices sans raison, ses troubles instinctifs, ses de connotation « féminité », comme si l'énumération introduite ment») n'est-elle pas classée avec les lexies 96, 106, 283, 389, audaces sans cause, ses bravades et sa délicieuse finesse de sentil'autre : pourquoi la lexie 439 (« C'était la femme avec ses peurs culturel est attestée par les multiples empiètements d'un code sur développement XIII, Citar, a caractérisé la connotation narrative caractéristiques de la féminité? Rappelons que Barthes, dans le la lettre du texte comme ouvrant une liste des attributs dénotatifs par la tournure « C'était la femme avec... » n'était pas désignée par logie de la femme », mais dans le code sémique, sous le signifié dans le code référentiel des idées reçues, sous la rubrique « Psychoter à comparaître » le signifié (ce serait ici la féminité), « tout en (et donc le code sémique) comme une technique consistant à « cil'esquivant au fil du discours ». Mais où serait ici l'esquive? La difficulté de séparer par une frontière nette le sémique du

Le champ textuel des connotations proprement barthésiennes, sur lequel devait en principe se fonder le code sémique pour briser la gangue du lisible et faire jaillir les éclairs du scriptible, se révèle

n'avoir produit que peu de grain à moudre, coincé qu'il est entre la simple dénotation, qui n'alimente que la paraphrase tautologique (la femme connotée d'un sème de féminité dans la lexie 439) et le « dictionnaire des Idées Reçues », déjà confié par Barthes luimême au code des références culturelles.

### Le retour du personnage

signifié de connotation proprement dit) est un connotateur de sur les protagonistes, sur les héros de l'histoire. à part les sèmes d'objets ou d'atmosphères, somme toute rares (du personnes, de lieux, d'objets, dont le signifié est un caractère. Le chante la palinodie du développement XIII, Citar: « Le sème (ou par reconnaître le développement LXXXI, Voix de la personne, qui pas le code sémique tel qu'il l'avait rêvé. Ce que finit d'ailleurs pas sur tous les personnages indistinctement, mais électivement est allée comme d'elle-même se fixer sur les personnages, et non impartialement entre tous les éléments mis en scène par le texte, personne que sa quête des connotations, au lieu de se distribuer parce qu'il a lui-même donné tête baissée dans l'idéologie de la idéologie de la personne. » L'idée n'a pas effleuré Barthes que c'est moins ici), ce qui est constant, c'est que le sème est lié à une caractère est un adjectif, un attribut, un prédicat (...). Si l'on met Le code sémique tel que Barthes le recense n'est évidemment

Après s'être dédit en posant, d'abord, que les sèmes n'étaient pas plus attachés aux personnes qu'aux atmosphères et aux lieux, puis que les sèmes faisaient entendre la voix de la Personne (masque honorable du personnage, cette piétaille du lisible), Barthes constate donc, mais comme s'il ne s'agissait pas d'un résultat prévisible parce que conditionné par ses propres choix; que les sèmes sont effectivement, dans S/Z, fixés sur les personnages. Il l'explique, bien entendu, par la tyrannie du lisible. Mais de deux choses l'une : ou bien les connotations sont effectivement si aliénées au lisible qu'elles ne peuvent être dissociées de ce support anecdotique et insignifiant qu'est le personnage (dans ce cas, qu'en est-il de ce « pluriel modeste » qui devait constituer le « régime de sens » du texte classique?) ; ou bien la connotation est capable, comme du texte classique?) ; ou bien la connotation est capable, comme

Barthes l'a d'abord espéré, de crever le mur de l'anecdote et de nous introduire dans l'antichambre du pluriel scriptible : dans ce cas, n'est-ce pas Barthes lui-même qui, en se laissant prendre à l'illusion du personnage comme à un miroir aux alouettes, n'a pas su libérer le sème connotatif du support où il reste englué ?

Dans l'une ou l'autre hypothèse, nous devons constater que le sème, tel qu'il apparaît à travers les relevés de Barthes, couvre un champ de signifiés singulièrement plus large que la connotation sur laquelle Barthes fondait l'espoir de s'ouvrir une « voie d'accès à la polysémie du texte classique, à ce pluriel limité qui fonde le texte classique » (développement IV), bref de collecter quelques pépites de scriptible dans le fumier du lisible.

### La nomination des sèmes

Plus question, en tout cas, de distinguer à propos des personnes entre sèmes de dénotation et sèmes de connotation. L'enjeu se déplace sur un autre front, habilement brouillé avec celui qu'on abandonne. C'est désormais la difficulté d'inventer un métalangage adéquat à l'expression des signifiés intuitivement perçus que Barthes désigne comme le cœur de la question : « Bien que la connotation soit évidente, la nomination de son signifié est incertaine, approximative, instable : arrêter le nom de ce signifié dépend en grande partie de la pertinence critique à laquelle on se place : le sème n'est qu'un départ, une avenue du sens. On peut arranger ces avenues en paysages divers : ce sont les thématiques » (développement LXXXI).

Parvenu au terme de son enquête et jetant un regard rétrospectif sur sa moisson sémique, Barthes découvre ainsi que la nomination du sème est conditionnée par le niveau de pertinence critique où l'on décide de se placer pour interroger la lexie. Les trois regisures d'utilisation qu'il distingue alors, après coup, équivalent en fait à trois niveaux d'ajustement conceptuel et dénominatif : « L'inventaire et la structuration des sèmes, l'écoute de cette voix de la Personne peuvent servir : beaucoup à la critique psychaque, un peu à la critique thématique, un peu à la critique psycha-

nalytique : tout dépend du niveau où on arrête la nomination des sèmes » (ibid.).

Fort bien, mais n'est-ce pas s'aviser un peu tard, quand les dégats éventuels sont faits, du caractère problématique de la nomination des sèmes, puisque celle-ci dépend du niveau où le bon plaisir du codeur choisit de l'arrêter? Et puisque Barthes indique trois niveaux, correspondant à trois registres d'examen critique, n'est-on pas en droit de lui demander à quel niveau il a lui-même choisi de s'arrêter, soit en permanence, soit selon des cas déterminés, et, par conséquent, à laquelle des trois critiques son lexique de sèmes est méthodiquement ajusté? Ou alors il faut admettre que Barthes n'a pas été cohérent dans ses choix et que, butinant au hasard des rencontres et de l'inspiration, il a fluctué entre les trois niveaux, tantôt s'arrêtant à celui de la critique psychologique, tantôt poussant une pointe vers la critique thématique, et tantôt effectuant une plongée dans les abîmes de la psyché.

avec ses peurs soudaines... ». On assignera au niveau de la critique quement le sème « Féminité » de la lexie 439 : « C'était la femme dit-il, « mordre, au lieu d'user du poing phallique, est un connota-« ... s'il était le plus faible, il mordait ». De cette fin de phrase, chanalytique le commentaire des derniers mots de la lexie 158 : ront sémiquement le vieillard ». Relèverait enfin du niveau psyment des dentelles, le flottement des mousselines et la vapeur des 88), de la sélénité (8, 111), de la végétalité (90), du vaporeux thématique l'extraction de sèmes tels que ceux du froid (31, 68, psychologique est celui où s'arrête Barthes lorsqu'il tire tautologicelle qui associe la coquetterie à la féminité (lexie 78) ou le caprice teur de féminité ». Admettons. Il est du moins évident qu'une parfums installent le sème de vaporeux, antithétique à l'anguleux (11), par exemple à partir de la lexie 11 dans laquelle « le frémisseaux Idées Reçues (vraies ou fausses, ce n'est pas la question) d'une poing à la morsure et qui prononce l'intégration de ce paradigme à la notion de vedette. Elle ne peut apparaître qu'en fonction de telle « connotation » ne relève pas du même statut culturel que Barthes tire en effet le sème « Féminité ». Pourquoi? Parce que, (80), au géométrique (76), au ridé (82), toutes formes qui définil'élaboration intellectuelle qui oppose paradigmatiquement le C'est bien en fait le constat qui s'impose à nous. Le niveau

dóxa spécifique, la psychanalyse, fonctionnant comme le moule à gauffes dans lequel le critique coule la pâte du texte. L'écart entre le dénoté et le présumé connoté, le manifeste et le latent, le dit et le soi-disant non-dit du texte résulte du choix occasionnel d'imposer une grille spécifique à tel fragment de lexie qui paraît s'y prêter. Ce n'est pas parce que « mordre » serait un connotateur de féminité que la psychanalyse est conviée à s'intéresser au cas de Sarrasine, mais bien parce que la psychanalyse est présumée s'être utilement intéressée au cas de Sarrasine (Jean Reboul aidant) que « mordre » est érigé en connotateur de féminité.

# Du personnage comme simple nom propre

sens du texte. Le personnage n'existe que par l'illusion d'un « nom à-dire, pratiquement, en système de quelques personnages choisis, « code sémique », à se constituer en « voix de la Personne », c'ests'épanouir qu'en libérant les connotations de leur sujétion aux propre » agrégateur de sèmes, ce nom propre qui « permet à la est d'autant plus déconcertante que Barthes persiste à affirmer que code dit « symbolique », va par conséquent se situer à un niveau personnage à un autre, pourvu que l'on descende à une certaine Ainsi que Barthes le souligne, « des sèmes peuvent émigrer d'un de sens » porté par les sèmes ne peut donc — en principe le personnage n'est pas une notion pertinente pour accéder au où il ne sera plus pertinent de structurer le texte sur l'illusoire Mme de Rochefide et Marianina en une seule figuration de la nes» (ibid.). Déjà, le commentaire de la lexie 138, réunissant profondeur symbolique, où il n'est plus fait acception de personpersonne d'exister en dehors des sèmes, dont cependant la somme Mais il convient de mesurer les conséquences d'une telle position notion de l'identité personnelle et sur le système des personnages fonde » du texte, celle qui nous est promise par la mise en jeu du fait pas acception de personnes. » L'interprétation la plus « projeunesse, de la beauté et de la vie, avait conclu : « Le symbole ne personnages et en les laissant librement se connecter entre elles. la constitue entièrement » (développement LXXXI). Le « départ La dérive qui a conduit l'étude des connotations, élargie en

de principe. Nous avons relevé plus haut la contradiction qu'il y aurait, après avoir dénoncé le code proairétique comme non pertinent, à finir par condenser le sens du texte dans un schéma d'intrigue qui ne serait qu'une autre application du même code des actions. Ainsi à présent : en proclamant la nécessité de donner congé au personnage pour accéder au sens, Barthes s'interdit de prendre appui, ouvertement ou en sous-main, sur la notion de personnage pour étayer une interprétation symbolique du texte. Devraient donc disparaître du plan du symbole non seulement les personnages proposés par l'anecdote balzacienne, mais aussi toute espèce de substituts anthropomorphes qui ne feraient que les doubler. Nous verrons à présent ce qu'il peut advenir de cette obligation.

#### CHAPITRE VIII

# Le code symbolique, voix du Symbole

Le cinquième code, le code symbolique, est un enfant issu du flirt de Barthes avec la psychanalyse lacanienne; un enfant imprévu et finalement non reconnu, mais malgré cela bienvenu, car c'est sur ce bâtard que se reporteront les espoirs initialement placés dans le code sémique, seul enfant légitime, quand celui-ci aura mal tourné.

attachée au titre Sarrasine, il nous est dit que le sème est un « éléconnotation, le code symbolique ne donne lieu, au début de S/Z, effet surnager, nans in gurgite vasto, le symbolique désigné comme éléments du même genre pour former », non seulement « des sans commentaire, lorsqu'à propos de la connotation féminine à aucun éclaircissement. La notion de symbole elle-même apparaît tion a été préparée par un long plaidoyer sur le bon usage de la D'où vient-il? A la différence du code sémique, dont la présentaun sode au début du livre, puis un champ dans les dernières pages egalement le champ du code symbolique. Mais cette conception, les ». De ces derniers mots, nous inférons que le réseau des connocaractères, des atmosphères, des figures », mais aussi « des symboment migrateur, capable d'entrer en composition avec d'autres royaume du code sémique, pose un problème de frontière : où tations, présenté comme le support du code sémique, régi Barthes fait-il passer la ligne de démarcation entre les unités qui qui revient à faire du code symbolique une province dans le resteront référées au code sémique et celles qui iront alimenter le Dans ce naufrage général des quatre premiers codes semble en

s'enracinent dans le même terreau, sous quelle influence le même code symbolique? Ou encore, pour poser la même question en dans le code sémique, soit à évoluer vers le code symbolique? d'autres termes : puisque le code sémique et le code symbolique phénomène de base, la connotation, est-il déterminé soit à se fixe

question. Nous avons vu que le héros Sarrasine est analysé par Bardevient dénotatif dans l'univers du symbole barthésien. ment, selon Barthes, c'est une femme et, plus précisément, la mère c'est un homme et, plus précisément, un père adoptif; symboliquetions féminines ou plus précisément maternelles : anecdotiquement, héros masculin. Le sculpteur Bouchardon a lui aussi des connotan'en reste pas moins, symboliquement comme anecdotiquement, un thes comme un héros masculin doté de connotations féminines : il exemple illustrera la réponse que nous croyons pouvoir faire à cette Connotatif dans l'anecdote balzacienne, le sème « Maternité» A défaut d'un éclaircissement donné par Barthes lui-même, un

quelque sorte jouer de celles des connotations qu'il dote d'un greffé sur celui de Balzac, mais le mettant temporairement à disautre, toute différente : servir à poser les jalons d'un autre récit, « connoter » les personnages de la nouvelle) pour en remplir une échapper à leur fonction habituelle dans le code sémique (servir à long en marge de ceux qu'avait imaginés Balzac. statut symbolique comme d'autant d'aiguillages destinés à dévieu tance par une série d'écarts d'amplitude variable. Barthes va en le train du récit vers des rails posés pour un trajet plus ou moins Une partie des connotations relevées par Barthes vont ains

version barthésienne du texte proposé par Balzac. en marge de l'intrigue « anecdotique » (c'est-à-dire du Sarrasine paux personnages, les unités symboliques aboutiront à dessiner, tasmatique, correspondant à ce qu'on pourrait désigner comme la de Balzac), les linéaments d'une autre intrigue, fantastique ou fan-Regroupées en séquences correspondant au destin des princi-

d'un des principaux personnages, soit au développement des rela des unités relevées comme appartenant au code symbolique perou aux rapports entre ces personnages. Un examen récapitulatif met de vérifier qu'à quelques exceptions près, ces unités se laissent regrouper sans difficulté en séquences correspondant soit au destin Voyons d'abord les séquences correspondant aux personnages

> séquences, concernant respectivement : I Sarrasine, II Zambinella, tions entre deux de ces personnages. Nous obtenons ainsi quatre III Mme de Rochefide, IV Le narrateur; cette dernière séquence L'asymbolie du narrateur, IV-b La relation au narrateur de Mme de pouvant se subdiviser elle-même en trois sous-séquences : IV-aRochefide, IV-c La castration du narrateur.

Voici le détail de ces séquences :

#### I. Séquence Sarrasine

Le père et le fils : antithèse A : le fils béni : 153

Le père et le fils : la mère absente : 153

La mère et le fils : 172, 175, 179, 180

Protection contre la sexualité: 185, 186, 189, 190, 191

L'aphanisis : 181

Loin du sexe: 196 ygmalion: 189, 191, 196, 289

Linitiation: 213, 301 பூ aphanisis : le premier plaisir : 211

Le déshabillage : 254, 255, 266

Le corps rassemblé : 20, 222

Le corps morcelé, rassemblé : 220, 223, 226

Le scénario fantasmatique : 256

Le futur fantasmatique : 257

La voix du castrat : 277

Fin de l'exil sexuel : 300

La castration, le couteau: 373

Le goût de la castration: 441 Le supplément du manque : 442

Peur de la castration : 44;

Fatalité de la castration: 444

L'amour du castrat : 445

Contagion de la castration: 524, 525, 527, 532 La protestation virile: 513

La castration pandémique : 530

#### II. Séquence Zambinella

Axe de la castration: 21, 22, 24, 47, 99 Axe des sexes: 470 Le camp féminin: 41

Sur-nature: 109

149

#### S/Z ET LES CINQ CODES

Le neutre: 71, 548

Le neutre de la castration: 46

L'Or, le vide (sous-entendu : de la castration?) : 50

Blancheur du manque: 324

Le neutre (ne uter du castrat): 402

Marque graphique du neutre : 510

Alibi de la castration: 401

Protection asexuée: 401, 403

Définition euphémique du castrat : le désir sans résolution : 404

Tabou sur le nom de castrat : 120, 410, 451, 510, 518

La condition de castrat : 427

La malédiction, l'exclusion, l'horreur: 404, 424, 427, 518

Le rien du castrat : 517

Le castrat hors de tout système : 523

Tabou sur la castration: 550 Horreur de la castration : 550

Avant la castration: 470

Le castrat redressé : 521

#### III. Séquence Rochefide

Le mariage du castrat : 61, 64, 91, 97, 113, 121, 138

Contagion de la castration: 100, 551, 552 (100: de Z. à Mme de

R.; 551, 552 : du N. à Mme de R.)

Alibi de la castration : 553, 560

#### IV. Séquence narrateur

a. L'asymbolie du narrateur :

Antithèse: AB: 2

Antithèse: mitoyenneté: 5, 9, 52

Antithèse : A : annonce : 7

Antithèse: A: le dehors: 8

Antithèse : A : le vieillard : 58

Antithèse: B: annonce: 10

Antithèse: B: le dedans: 11

# LE CODE SYMBOLIQUE, VOIX DU SYMBOLE

Antithèse: B: la jeune femme: 60, 89, 90

Antithèse: AB: annonce: 54

Antithèse: AB: résumé: 12, 31, 51

Antithèse: AB: le mélange: 55

de femme-enfant à celui de femme-reine, castratrice virtuelle : b. La relation au narrateur de Mme de Rochefide, passant du statut

La femme-enfant : 60, 62, 93, 102, 105

La femme-reine : 90, 106, 113

La femme-reine et le narrateur-sujet : 139, 142, 144, 148

L'homme-sujet : 103

c. La castration du narrateur :

Désir du narrateur : 115

Le narrateur et la castration: 150

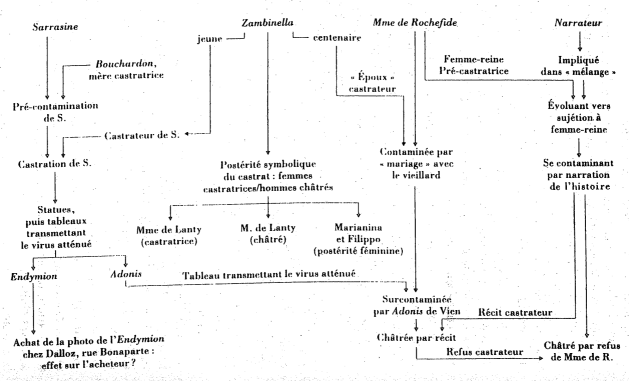
Contagion de la castration : 556, 557

taine de fois (20, 21, 22, 23, 25, 60, 71, 116, 117, 118, 121, 227, 229, 251, 252, 253, 254, 460, 503, 544, 546, 547), mais position qu'il occupe dans le champ symbolique. dont ne sont d'emblée évidentes ni la cohérence interne ni la le symbolisé « Réplique des corps », que Barthes a relevé une ving-Nous laissons provisoirement en marge de ces quatre séquences

une illustration visuelle de ce scénario. celle qu'a racontée Balzac. Le croquis ci-après (p. 152) fournira tuer le scénario de l'histoire que Barthes imagine en marge de sonnages, telles que nous venons de les décrire, conduit à reconsti-L'assemblage des séquences correspondant au destin des per-

le narrateur), sont appelés à confluer et à mêler leurs eaux, se quatre protagonistes (Sarrasine, Zambinella, Mme de Rochefide, tre cours d'eau, correspondant respectivement aux destinées des passant ainsi le virus d'une maladie nouvelle, que Barthes nomme la castration. Nous pouvons le comparer à un bassin fluvial dans lequel qua-

#### Schéma de la transmission du virus de la castration, selon Barthes, dans S/Z



séquence qui prend sa source à la naissance de Sarrasine. Il y a d'abord, Appliquons-nous à décrire ce réseau. parce que c'est la plus facile à appréhender,

soms attentifs d'une mère castratrice, conscient) que Zambinella est une femme, Puis sa destinée conflue avec une autre, celle de s'éveille. Mais Sarrasine, apprenant la vérité, meurt, symbolique marquée par l'erreur de Sarrasine qui croit trat littéral et castrateur symbolique. ment châtré par le castrat. darrasine est précocement contaminé par le virus à cause Dans une première phase, le sculpteur Bouchardon. la sexualité de Sarrasine (au moins Zambinella, au niveau cas-

acheter rue Bonaparte, partir de l'Adonis de Vien que le virus de la castration se réactive le cette statue par le cardinal ambinella : la statue faite par Sarrasine; la réplique en marbre cause de) Sarrasine mort, le virus de la castration est véhiculé, bien que r faire une nouvelle victime en la personne de Mme de Rocheforme atténuée, par la chaîne des œuvres d'art dérivant de la forme de l'Endymion de Girodet et, au-delà même de l'En-Mais il passe aussi en Adonis par Vien. la réplique de forme chez Dalloz. dans l'univers extradiégétique grâce à (ou Dans la diégèse de la nouvelle, l'Adonis de la photographie qu'un amateur Cicognara; Vien qui existe au la peinture de Zambi-Louvre c'est peur

que du castrat, substituant à l'axe « normal » des troisième groupe se rattache à l'évocation de la va s exercer sur une ration de Sarrasine; à cette branche se rattache un groupe d'unia castration, fondé dont le dénominateur commun est de connoter la La séquence Zambinella a un cours plus statique et son flux ne Lambinella travesti, un lit unique. celle du castrat. du vieillard centenaire, sur l'opposition des autre victime, On Il faut d'abord distinguer la sous-sequence dont le rôle actif est caractérisé par la cas peut ensuite Mme de Rochefide; enfin, ur temmes castratrices et des dont l'activité isoler une autre souspostérité symbolisexes castratrice condition axe de

cette séquence troisième personnage et troisième séquence, Mme de Rochefide se rattache d'abord l'évolution par laquelle

Mme de Rochefide passe du statut de femme-enfant à celui de femme-reine, et donc de castratrice potentielle.

Mais la castratrice en puissance a déjà elle-même été contaminée: une première fois à la suite du contact physique établi dans le salon de la famille Lanty avec Zambinella devenu centenaire, et de l'impulsion qui induit la jeune femme à toucher le castrat; une seconde fois lorsqu'elle se laisse ravir en extase par la contemplation de l'Adonis, dont nous savons qu'il véhicule une forme atténuée du virus.

Déjà infectée par les sens de la vue et du toucher, Mme de Rochefide sera bientôt sur-contaminée par l'audition de l'aventure de Sarrasine, que lui raconte pour la séduire le narrateur de la nouvelle. Châtrée, elle est désormais en position de châtrer.

Passons donc à la séquence du *narrateur*. Celui-ci s'est d'abord lui-même présenté en simple témoin de l'*antithèse*, non impliqué dans le scandale de sa transgression. Mais cette *asymbolie* n'est déjà que la dénégation affichée de son implication.

Ses relations avec Mme de Rochefide vont ensuite le faire passet de la position de mâle dominateur à celle d'homme-sujet, selon une distribution des rôles qui rejoint celle de la descendance symbolique du castrat (la famille Lanty) dont la loi est : femmes castratrices, hommes châtrés.

Bientôt, en effet, le narrateur se pré-contamine en faisant sienne la passion de Sarrasine pour le castrat et en s'engageant imprudemment à raconter leur aventure. Plus tard, à la fin du récit, Mme de Rochefide lui porte le coup de grâce en lui refusant ses faveurs : tous les germes de castration mis en circulation dans le scénario barthésien confluent ainsi pour prononcer la castration du narrateur.

# La moralité de la fable barthésienne

Nous n'avons eu qu'à sauter de lexie symbolisante en lexie symbolisante pour reconstruire maillon par maillon la séquence entière des événements enchaînés qui composent le scénario barthésien. Mais, demandera-t-on, ce scénario a-t-il un sens et, si oui, lequel ? Plus particulièrement, nous permet-il d'accéder, ne serait-

XCI. La modification, apporte à la question une première réponse, ce qu'avec un temps de retard, à la Terre promise des « départs en tirant la moralité : « Un homme amoureux, profitant de la monde, comme Esope ou La Fontaine l'auraient fait, c'est-à-dire comprend, et il conclut son résumé, le plus classiquement du que c'est le lot du code proairétique que d'osciller entre le « pli et aussi inartendue dans la forme que dans le fond. Oubliant en effet de sens » et du champ réversible et pluriel? Le développement d'un mal terrible, animé d'une force irrésistible de contagion; accepte : le récit commence ; mais il se trouve que c'est la relation après avoir essayé de se dérober par quelque marchandage, une nuit d'amour, un récit contre un corps. La jeune femme, et un portrait mystérieux, lui propose un contrat : la vérité contre curiosité manifestée par sa maîtresse pour un vieillard énigmatique le dépli», Barthes résume pour nous l'histoire, telle qu'il la teuse et, la retirant de l'amour, la détourne d'honorer son contrat. porté par le récit lui-même, ce mal finit par toucher la belle écouimpunément une histoire de castration » (développement XCI). L'amoureux, pris à son propre piège, est rebuté : on ne raconte pas

d'en tirer ne peut que nous laisser rêveurs : à tout le moins queln est pas tous les jours que l'occasion nous est offerte de raconter que esprit fort fera-t-il remarquer que le champ d'application de aux arêtes aussi nettement marquées, la moralité que Barthes vient outre le fait qu'on ne pouvait s'attendre à voir la « poussière d'or » sent qu'on ne raconte pas impunément une histoire de castrat, la castration ait une nocivité objective égale à celle du sida, ce cette leçon reste assez restreint ; à supposer même que le virus de des sèmes et des symboles cristalliser sous forme d'un apologue non parce que c'est une histoire de castrat, mais parce que c'est de cette première interprétation à une seconde : il explique à préune histoire de castration. Il faut donc que ce premier état de «Cette fable nous apprend que la narration (objet) modifie la effets du récit (en général) sur la situation qu'il transforme : le narrateur de Sarrasine ne serait plus dès lors que le symbole des une histoire; la castration qui exerce ses ravages sur l'auditrice et l'excipient d'un sens ésotérique plus subtil. De fait, Barthes glisse l'apologue (anecdote + moralité) ne soit encore que la couverture, C'est bien une fable, Barthes sera le premier à le relever. Mais

narration (acte): le message est lié paramétriquement à sa performance (...) Raconter est un acte responsable et marchand (...) dont le sort (la virtualité de transformation) est en quelque sorte indexé sur le prix de la marchandise, sur l'objet du récit. (...) Comme sens, le sujet de l'anecdote recèle une force récurrente qui revient sur la parole et démystifie, désole l'innocence de son émission » (ibid.).

Ce nouveau palier de symbolisation, qui semble mettre en garde les participants à toute transaction narrative contre le danger de jouer avec le récit comme avec des allumettes, ne sera encore qu'un point de passage. Le développement sur La modification finira par isoler le sens ultime de notre histoire, à la limite de tout contenu thématique objectivable et en dehors du couple narrateur/narrataire, sous la forme quintessenciée d'un récit en soi et pour soi qui n'a d'autre objet que de se raconter lui-même : « Ce qui est raconté, c'est le "raconter". Finalement, il n'y a pas d'objet du récit : le récit ne traite que de lui-même : le récit se raconte » (ibid.).

son propre thème nous livre-t-elle le sens symbolique ultime du compris la « castration ») au profit d'une forme vide qui devient ce qui en rend problématiques la profondeur et le secret » (dévede montrer qu'on accède à ce champ par plusieurs entrées égales de la multivalence et de la réversibilité », « la tâche principale (...) les chats sont gris. En outre, elle semble oublier le programme la spécificité thématique de S/Z dans une nuit des récits où tous texte? Cette position présente l'inconvénient de faire disparaître corps humain. De ce corps, Sarrasine raconte les transgressions reviendrons, est le suivant : « Le champ symbolique est occupé ce sens et sans trop le réduire à l'unité, pourrait néanmoins passer piège d'un sens issu d'un devenir, sans trop visiblement structurer narcissiquement au récit lui-même et qui, sans retomber dans le prend-il à cœur de rendre au récit un objet qui ne se réduirait pas loppement XI). Aussi le développement XCII, Les trois entrées, initial, qui assignait à l'étude du champ symbolique, « lieu propre par un seul objet, dont il tire son unité (...). Cet objet est le Le début, dont nous supprimons une parenthèse sur laquelle nous pour répondre à la question de la signification dernière du texte Cette évacuation de tout contenu thématique déterminé (y

topologiques. » Suit l'affirmation selon laquelle « dans ce champ symbolique, on peut entrer par trois voies, dont aucune n'est privilégiée », et qui sont la voie rhétorique (le sens), la voie de la castration « proprement dite » (le sexe), la voie économique (l'arcent)

cès à l'argent. Se référer aux symboles de ces trois disciplines sous-tend l'accès au sexe et à l'art, le marxisme qui sous-tend l'acla linguistique qui sous-tend l'accès au sens, la psychanalyse qui et à divers degrés, aussi bien par le sens que par le sexe ou par Il est clair que le corps est ici un concept à la fois moderne et sition de moralités successives dont chacune, refoulant la précécomme à trois « entrées » distinctes permet à Barthes de restaurer de ces trois voies est assuré par trois forts piliers de la modernité: dont il est l'objet. L'affirmation cruciale est celle de l'importance l'argent : il s'agit en fait d'un corps aussi symbolique que le champ élastique qui peut être impliqué, sous une multitude de rapports du multiple. Cette affirmation n'a rien de trop contraignant, car que tient à ce qu'il n'est concerné que par un seul objet, le corps preuve de son insuffisance. Poser que l'unité du champ symbolidente dans la coulisse, n'occupait la scène que le temps de faire la la pluralité du sens que réduisait comme peau de chagrin la propoa rapidement tourné court. L'entrée économique n'a été qu'effleuété le premier franchi avec l'exploration de la « grande antithèse », accordé de fait, tout au long de l'analyse de la nouvelle, à l'entrée égale des trois entrées, sans privilège accordé à l'une ou à l'autre. humain, ouvre au contraire la voie à une conciliation de l'un et gue : « Pourvu d'entrées égales, le réseau textuel, à son niveau d'un symbolisme affranchi des contraintes temporelles de l'intrides thèmes de la nouvelle, Barthes satisfait à son postulat initial gue à un discours « vertical » développant le paradigme supposé calquée sur l'agencement syntagmatique des événements de l'intride la castration». Mais en passant d'une lecture « horizontale » il relever que dans cette lexie « l'Or (parisien) est substitut du vide propos de la lexie 50, sous l'intitulé « L'Or, le vide » : encore fautrée à deux ou trois reprises, et n'est enregistrée qu'une fois, à psychanalysante du sexe. L'entrée rhétorique, dont le seuil avait Pourquoi? Précisément parce qu'elle contredit l'écrasant privilège Nous n'avons aucune peine à reconnaître que le soutenement

symbolique, est réversible » (développement XCII) — entendons qu'il n'est plus soumis à la nécessité narrative d'aller vers le sens par la médiation d'un devenir.

symbolique à deux entrées supplémentaires autorise une leçon impunément une histoire de castration »), l'ouverture du champ pouvait être tirée qu'une leçon étriquée (« on ne raconte pas cieuse » (ibid.). Alors que de la castration « proprement dite » ne mur des contraires, l'abolition de la différence. La voie de la casmême forme : celle d'une métonymie effrénée ». En effet, « la voie constat d'« effondrement catastrophique [qui] prend toujours la règle de contrat) » (ibid.). fonctionner (c'est le mur de l'antithèse), à la vie de se reproduire trait séparateur, la barre paradigmatique qui permet au sens de d'une tout autre portée : « Il est mortel, dit le texte, de lever le économique découvre l'évanouissement de toute monnaie fallatration proprement dite découvre le vide pandémique du désir, rhétorique découvre la transgression de l'Antithèse, le passage du (c'est l'opposition des sexes), aux biens de se protéger (c'est la effondrement de la chaîne créative (corps et œuvres). La voie L'exploration de l'une ou l'autre des trois voies mène au même

L'impossibilité d'échapper à la recherche d'un signifié ultime (en forme de « moralité »!) n'en reste pas moins patente, mais Barthes en élucide enfin la raison : Sarrasine relève d'un type de textes dont la loi est d'être asujettis à représenter un objet. Cette idée émerge, au milieu du paragraphe, sous la forme suivante « En somme la nouvelle représente (nous sommes dans un art du lisible) un effondrement généralisé des économies. » Mais Sarrasine représente également, selon Barthes, l'impossibilité de cette représentation qui est la condition de son être : « Il n'est plus possible de représenter, de donner aux choses des représentants, individués, séparés, distribués : Sarrasine représente le trouble même de la représentation, la circulation déréglée (pandémique) des signes, des sexes, des fortunes. »

La crise du lisible et des arts de la représentation serait donc le signifié dernier de S/Z. Sans nous prononcer sur la validité de cette inférence, nous devons constater qu'elle met également en crise la notion de symbole et ses spécifications, qu'il s'agisse de code, de champ ou d'entrée symbolique. Peut-on concevoir un

seul objet, le corps? Que de cet objet, donc le corps, « nous avons relevant des arts du lisible, le symbolique lui-même est condamné symbole qui ne s'analyse pas en un symbolisant (qui représente) critique apparemment accordé au champ symbolique (XCII).» «Le corps, lieu du sens, du sexe et de l'argent : d'où le privilège système des symboles et l'aventure symbolique du héros, passe symbolique, Barthes tire un certain droit à nommer ce champ et voir expliquer comment, de l'objet « corps » qui occupe le champ privilège accordé au système des symboles, à l'aventure symbolibolique], un certain plaisir à le décrire et comme l'apparence d'un uré un certain droit à le nommer ["le", c'est-à-dire le champ symci, après avoir posé que le champ symbolique est occupé par un symbolique dans la parenthèse retorse à laquelle nous avons fait Nous comprenons dès lors le désaveu discret qui frappe le code comme irrémissiblement lié à la représentation, donc au lisible. quent, si un art de représentation doit être disqualifié comme lique en dehors d'une fonction de représentation? Par conséet un symbolisé (qui est représenté)? Que serait le champ symbo-«Apparemment» : que le lecteur s'en prenne à sa propre naïveté rant. Disgrâce annoncée dans le développement LXX, Castrature soudain du statut de serviteur dévoué à celui d'allié comprometbolique, parce qu'il reste lié à ces catégories du lisible que sont le que du héros, sculpteur ou narrateur ». Sans nous flatter de pouallusion et que nous avons supprimée. Que dit Barthes en celleaccorder au code symbolique était feinte! з и n a pas compris plus tôt que la confiance que Barthes semblair lisons en ouverture du paragraphe 6, « Le champ symbolique » : que » tandis qu'inversement « le symbolique est de trop, inutile ». ble du texte est (...) haussée au niveau d'une investigation analytiet castration, où, par une surprenante palinodie, « la structure lisiun certain plaisir à le décrire, nous voyons bien que le code sym-Disgrâce confirmée dans l'Annexe 3, Table raisonnée, où nous

#### CHAPITRE IX

## Le code symbolique, suite : la réplique des corps

La trentaine de lexies référées par Barthes au code symbolique sous l'intitulé « Réplique des corps » nous intriguent parce qu'elles constituent un « reste » à l'unité diffuse : on ne peut les rattacher à l'un des protagonistes de la nouvelle balzacienne (Sarrasine, Zambinella, le narrateur, Mme de Rochefide) ; mais on ne peut non plus manquer d'apercevoir leur relation intime à un objet — la statue de la Zambinella et ses avatars — qui, dans le scénario de l'histoire imaginée par Barthes en marge de celle de Balzac, joue un rôle anecdotique et symbolique au moins égal à celui d'un personnage.

Où Barthes note-t-il « Réplique des corps » ? En menant l'inventaire des cas les plus simples vers les plus complexes, on peut répondre :

— filiation biologique : dans la famille Lanty, « le corps des enfants copie celui de la mère » (23).

— citation littéraire: un corps décrit est référé à un autre, et cet autre est dans un livre. Ainsi Marianina, comparée à la fille du sultan, cite-t-elle Les Mille et une nuits (20); Mme de Lanty, le « Livre de la Vie » (écrit par des hommes qui, comme M. de Jaucourt, sont dans la légende) (21); Filippo cite l'Antinoüs (22); la famille Lanty, comparée à un poème de Byron, cite la littérature (25). Présentée comme « une de ces figures aussi fraîches que l'est celle d'un enfant », Mme de Rochefide « prend son origine dans le Livre de la Vie » car, explique Barthes, « le pluriel réfère à une somme d'expériences consignées, enregistrées » (60).

lors de son modelage en glaise (265), est récupérée comme telle en le réintégrant dans un classement de styles, de poses, de stéréonella : « le dessin, opération qui consiste à recoder le corps humain en 503 :: «La statue est l'un des maillons de cette longue chaîne toute la peinture « qui peut être définie comme une immense de la chaîne duplicative des corps » (544); puis les tableaux : statue de marbre commandée par Cicognara : « encore un maillon qui duplique le corps de la Femme essentielle, de la Zambinella à les cases du désir » (254) ; la statue, non notée comme « réplique » que l'on veut, en sorte que peu à peu ils viennent occuper toutes galerie de manipulation fantasmatique — où l'on fait des corps ce types » (251) en référence à la tradition académique du livre d'art l'Adonis de Vien (117, 460, 546), l'Endymion de Girodet (547). l'Endymion de Girodet. » Est donc également notée « réplique » la (252), à la tradition romantique du « Livre de la Vie » (253), à --- copies successives du chef-d'œuvre incarné par la Zambi-

— descriptions littéraires : ce cas de « réplique des corps », à première vue moins motivé que ceux qui précèdent, surgit à propos de la lexie 71 : « Elle s'enhardit alors assez pour examiner pendant un moment cette créature... » Barthes le justifie en expliquant que le corps du vieillard (dont la description est rhétoriquement préparée dans cette lexie) « copie un modèle peint ».

— thème d'*Endymion*: ce thème, glosé comme « être amoureux d'une copie », est relevé à part, mais il interfère avec le symbolisé « Réplique des corps » dans les lexies 116, 121, 229. Ce que Barthes relève en 116, c'est l'extase de Mme de Rochefide devant l'*Adonis*. De même en 121 : « Etre amoureux d'un portrait, tel Pygmalion d'une statue » et encore en 229.

thème du « chef-d'œuvre » : relevé en 227 (« C'était plus qu'une femme, c'était un chef-d'œuvre »), ce thème donne lieu au développement LII. Expliquant l'articulation du chef-d'œuvre au symbolisé « Réplique des corps », Barthes écrit que, par le recours à la notion de chef-d'œuvre, « la chaîne duplicative asserte son origine » en sorte que « le code se déclare fondé, arrêté, buté ».

— thème de la « réplique troublée » : sous ce titre, le développement XXXI glose la lexie 118, énonçant que l'*Adonis* a été copié d'une statue de femme, et la parenthèse de Barthes, selon laquelle

« la duplication des corps est liée à l'instabilité du paradigme sexuel, qui fait osciller le castrat entre le garçon et la femme ».

— thème de la « pandémie » : les répliques issues du « corps zambinellien » propagent le virus de la castration. Cicognara « passe, comme au jeu du furet, son désir et la castration qui lui est en l'occurrence attachée, à la postérité : ce désir imprégnera encore l'Adonis de Vien, (désiré par Mme de Rochefide) et l'Endymion de Girodet visité par la lune » (développement LXXXVII). Heureusement la nocivité du virus s'atténue lorsqu'on passe de la sculpture (tridimensionnelle) à la peinture (bidimensionnelle) et à l'écriture (unidimensionnelle) : développement LXXXVIII, De la sculpture à la peinture.

### Le chef-d'œuvre et ses copies

Au terme de cet inventaire, le groupe des lexies réunies sous le symbolisé « Réplique des corps » apparaît un peu moins diffus : il est grosso modo centré sur le champ de la production littéraire et artistique où l'étiquette « Réplique des corps » englobe à la fois les modèles archétypiques et les œuvres d'art qui s'en inspirent. Le but principal de Barthes serait de montrer que l'art de Balzac (qu'il tient sans discussion pour le modèle même de l'art « réaliste ») se caractérise, en ce qui concerne la présentation des personnages; par la référence continuelle à des archétypes dont ces personnages sont présentés comme la réplique ou la copie.

L'art dit réaliste — celui de Balzac — croit en effet décrire des types humains réels (désignés, dans le vocabulaire restrictif de Barthes, comme des « corps »); en fait, cet art n'a pas de prise sur ces types, pour la raison qu'ils n'existent pas dans la réalité. Aussi se contente-t-il de les référer à des archétypes fournis par la tradition littéraire ou artistique. Ces archétypes sont cités comme les modèles dont les « corps » sont la copie, les codes dont ils sont la performance, les origines dont ils sont le dérivé, les « chefs-d'œuvre » dont ils sont la réplique. L'auteur « réaliste » (Balzac en l'occurrence) n'a donc pas les yeux ouverts sur le réel, mais sur le « Livre » dont les clichés l'ont nourri. Parés du titre de « chefs-d'œuvre », ces stéréotypes déguisés en archétypes fournissent à la

chaîne infinie des répliques la caution d'un terme (point de départ et aboutissement) aussi mythique que rassurant.

La nouvelle Sarrasine se caractérise par une perturbation du fonctionnement de ces stéréotypes, associée à l'erreur tragique de Sarrasine et aux diverses castrations qui s'ensuivent. L'idéologie de la « réplique des corps » conditionne l'esthétique de Sarrasine, la fixation de son désir sur la Zambinella, l'élaboration de la statue de glaise et des œuvres qui en dérivent. La « déception » sarrasinnement correspond symboliquement à la découverte du caractère mystificateur de cette idéologie et, dans l'ordre esthétique, à la mise en crise de l'art « réaliste » dont Balzac a le douteux honneur d'être l'insigne représentant. Le sculpteur Sarrasine, qui meurt d'avoir découvert que son idéal de beauté ne recouvrait rien — rien sinon le rien de la castration —, figure l'effondrement de l'art réaliste, frappé à mort par la démystification de l'illusion référentielle. Symboliquement, la nouvelle Sarrasine raconte donc l'effondrement de ce « réalisme » illusoire, sans prise effective sur le réel.

# Ottation de citations, tout n'est que citations...

S'ajoutant à celles que nous avons précédemment reconnues, cette nouvelle exégèse de l'anecdote balzacienne témoignerait, s'il en était encore besoin, de l'intarissable imagination interprétative de Barthes. Mais elle repose aussi sur une batterie d'assertions qui appellent l'examen critique.

C'est ainsi que le développement XVI, La beauté, vise à établir que le Beau, dans l'art réaliste, ne peut se décrire, sauf référence à un modèle archétypique dont il serait la citation : « Le jeune Filippo n'existe que comme copie de deux modèles : sa mère et Antinoüs : le Livre biologique, chromosomique, et le Livre statuaire (sans lequel il serait impossible de faire parler la beauté : l'Antinoüs "pour tout dire en un mot" : mais que dire d'autre ? et que dire alors d'Antinoüs ?) » (commentaire de la lexie 22). Soit. Mais on peut répondre à Barthes que la description de Filippo ne se limite pas à une comparaison avec l'Antinoüs, ne serait-ce que parce que Balzac ajoute le correctif « avec des formes plus grêles »

seraient, par quel étrange abus rhétorique Barthes assimile-t-il à et complète par la mention d'un teint olivâtre, de sourcils vigouquelle bibliothèque vérifierions-nous ces citations? Soit encore la réductibles au patrimoine héréditaire maternel. Quand ils le reux, du feu d'un œil velouté, traits dont rien ne dit qu'ils soient avouer l'impuissance où l'on est de produire la source scripturaire des sources scripturaires des « livres » aussi métaphoriques que le de ce qu'on affirme, sans aucune preuve, avoir le statut d'une de cette comparaison? Alléguer le « Livre de la Vie », n'est-ce pas aussi fraîches que l'est celle d'un enfant, blanches et roses, et si femme serait empruntée au Livre de la Vie : « Une de ces figures lexie 60, dans laquelle la description de la figure d'une jeune le « Livre de la Vie ». Mais qui, avant Balzac, avait jamais eu l'idée Selon Barthes, l'origine de cette « réplique des corps » est encore pénétrer, comme les rayons du soleil traversent une glace pure.» frêles, si transparentes, qu'un regard d'homme semble devoir les Livre de la Vie, le Livre chromosomique, le Livre statuaire? Dans

En outre, on peut estimer que Barthes s'est donné la partie belle en prenant l'exemple de la beauté, dont il dit qu'à la différence de la laideur elle ne peut se décrire. L'artiste réaliste ne s'intéresseraitil à la réalité des corps que lorsqu'ils sont beaux? On pense communément le contraire et on peut objecter que c'est justement en tant qu'il n'est pas « réaliste », mais « idéaliste », que l'auteur, quel qu'il soit, réfère ses personnages à des archétypes de beauté. Barthes serait plus convaincant s'il instruisait contre les descriptions « réalistes » de la laideur un procès symétrique à celui qu'il fait aux descriptions de la beauté. Pourquoi ne pas soutenir que les corps laids sont aussi des citations de descriptions antécédentes, des répliques de chefs-d'œuvre classiques de la laideur? L'occasion lui en était offerte par le portrait du vieillard.

Curieusement, il ne l'a pas saisie, et c'est par un autre biais que cette description va fournir une nouvelle pièce à charge au dossier de l'art dit réaliste. Voyons en effet comment est conduit ce nouvel assaut. En commentaire de la lexie 71, Barthes écrit : « Le portrait du vieillard, qui suivra et qui est annoncé ici rhétoriquement, prend son origine dans un cadrage opéré par la jeune femme ("s'enhardir assez pour examiner"), mais par fading de la voix origi-

naire, c'est le discours qui continuera la description : le corps du vieillard copie un modèle peint. »

s'enhardit à examiner le vieillard? Ou cette assertion peut s'applion dire que la jeune femme opère un « cadrage » lorsqu'elle parfaitement motivé sur le plan de l'anecdote). Cela admis, peutau comportement de la jeune femme (comportement d'ailleurs cée, du moins techniquement préparée par la notation relative que la description du vieillard est, sinon rhétoriquement annonun « cadrage » opéré par la jeune femme ? On admettra volontiers cas puisque, ainsi que Barthes le remarque aussitôt, la « voix origidans ce cas, les caractéristiques propres à ce cadrage vont condiquer à tout examen visuel et elle n'est ici qu'une lapalissade, ou tionner le portrait qui va suivre. Mais tel n'est justement pas le elle attire l'attention sur un trait spécifique de cet examen-ci et, lui, ne peut être conditionné par ce cadrage-là. ding » et se trouve relayée par une autre, celle du « discours » qui, naire » (celle de la jeune femme?) est rendue inaudible par «fa-Est-il vrai que le portrait du vieillard prenne son origine dans

dénonçant son inféodation à la peinture. Inféodation au fond (la dont le but manifeste est d'incriminer la description littéraire en que « le corps du vieillard copie un modèle peint », proposition gine dans un cadrage? Peut-être. Barthes vient en effet d'affirmer en fait, par le narrateur) prend-elle néanmoins, elle aussi, son orision aussi générale qu'anonyme, une observation sarcastique visant qu'il vient de promulguer, il glisse, sous la caution d'une impresitalique du mot « vue ». Puis, dans le sillage de la loi universelle rentiellement à la seconde. Il pose en effet que « toute description le développement XXIII, Le modèle de la peinture, s'attache préféses objets comme le ferait la peinture)? Les deux sans doute, mais fixée sur la toile) ou à la forme (la description littéraire traitant description littéraire prenant à la peinture les objets que celle-ci a poste à la fenêtre, non tellement pour bien voir, mais pour fonder le descripteur : « On dirait que l'énonciateur, avant de décrire, se littéraire est une vue », truisme que sauve de la banalité la mise en échapper à ce ridicule, sinon en s'abstenant de décrire; si toute ce qu'il voit par son cadre même : l'embrasure fait le spectacle.» Le critique ne nous dit pas comment le descripteur pourrait La description du vieillard par le discours du récit (c'est-à-dire,

description est une vue, si toute vue est cadrée, si tout cadrage participe de l'illusion « réaliste », rien de descriptible n'entrera jamais dans le champ du scriptible...

mettre en valeur sa description? Comment affirmer, d'une part per, plus que le photographe ou le cinéaste, à la nécessité du continu des objets à décrire seraient-ils d'abord inaccessibles à la tion maniaque (qui pourrait faire rire à la façon d'un gag). » Nous « Décrire, c'est donc placer le cadre vide que l'auteur réaliste transconclut, en torçant le trait pour mettre les rieurs de son côté: tre part qu'il s'agit d'un emprunt indu à un autre art? que le cadrage est une nécessité pour le descripteur littéraire, d'aucinéaste, renoncer à tirer parti des contraintes du cadrage pour cadrage? Pourquoi lui faudrait-il, plus qu'au photographe ou au une vue », comment l'énonciateur pourrait-il et devrait-il échaple « cadrage »? Etant admis que « toute description littéraire est de cette opération maniaque que Barthes nomme (sans précision) parole du descripteur, et pourquoi le deviendraient-ils à la faveur restons dans la même équivoque : pourquoi la collection ou le une collection d'objets inaccessibles à la parole sans cette opéraporte toujours avec lui (plus important que son chevalet) devant Quoi qu'il en soit, Barthes juge la démonstration suffisante et

Certes, nous voyons bien à quoi tend la querelle cherchée par Barthes à l'auteur qu'il qualifie de réaliste : celui-ci penserait la description qu'il va faire en prenant pour modèle de référence, non l'objet qu'il se propose de décrire, mais le tableau qu'il imagine qu'un peintre en aurait fait. Par conséquent — et c'est là tout ce dont Barthes aurait besoin pour son argumentation — l'auteur qui se croit réaliste ne copie pas le réel, mais les modèles fournis par un autre art, en l'occurrence la peinture : « Dépeindre, c'est faire dévaler le tapis des codes, c'est référer, non d'un langage à un référent, mais d'un code à un autre code. »

Oui et non. Quand bien même Balzac aurait besoin, pour peindre le vieillard, de passer par le fantasme d'un portrait peint de ce vieillard, ce portrait peint n'existerait pas matériellement. Il faudrait par conséquent que Balzac en eût lui-même imaginé la matière et la forme. Or pourquoi cette matière et cette forme, même influencées par des traditions variées (la peinture italienne, la flamande...), ne seraient-elles pas fondées en dernier ressort soit

sur une observation directe de la réalité, soit sur l'intuition géniale de ce que cette réalité doit être ?

A supposer maintenant que le portrait peint du vicillard ait matériellement existé, en quoi l'originalité de l'écrivain dit réaliste (en fait : « référentialiste ») en eût-elle été supprimée ? Il lui faut de toute façon maîtriser les ressources de son art propre (des mots et des phrases, non des couleurs et des formes), ce qui, du point de vue formel, exclut une activité de copiste de l'autre code et, en ce qui concerne le contenu, lui laisse la liberté de prendre pour modèle soit le référent du tableau, soit le tableau comme référent : ou bien en effet l'écrivain se propose de rivaliser avec le peintre et, dans ce cas, il prend pour modèle le même référent que lui, mais sans copier sa peinture ; ou bien il se propose expressément de décrire le tableau peint et, dans ce cas, le tableau peint acquiert le statut de référent, référent qui n'a nul besoin de passer par la médiation d'un autre tableau peint pour devenir accessible à la descripuon.

## La Sur-Femme et le castrat

De ces considérations d'esthétique générale, Barthes tire, en ce qui concerne le cas particulier du corps (car, rappelons-le, il ne s'agit jamais ni des objets ni des personnages, mais toujours des «corps », préférentiellement idéalisés), des conclusions aussi remarquables qu'inattendues. Nous n'apprenons rien de nouveau lorsque nous lisons que « le corps réel (donné comme tel par la fiction) est la réplique d'un modèle articulé par le code des arts ». Mais la suite du développement XXIII bifurque soudainement, par le plus déconcertant des coq-à-l'âne, vers un ordre de considérations sans lien apparent avec le sujet en cours. Nous lisons : « Ainsi, dans le réalisme même, les codes ne s'arrêtent jamais : la réplique corporelle ne peut s'interrompre qu'en sortant de la nature : soit vers la Femme superlative (c'est le "chef-d'œuvre"), soit vers la créature sous-humaine (c'est le castrat). »

Sortir de la nature, qu'es acco? D'après ce qui a été affirmé précédemment, il ne peut s'agir que de la nature selon la culture, c'est-à-dire de la pseudo-nature dans laquelle les corps sont copies

de modèles archétypiques, Filippo y étant la réplique d'Antinotis, Marianina de la fille du sultan, la Zambinella de la statue de Pygmalion, et où, symétriquement, le corps du vieillard, censé être formellement la copie d'un modèle peint, doit bien aussi être matériellement la réplique de quelque archétype de la laideur et de la décrépitude (Balzac parle d'une « idole japonaise »). La théorie du chef-d'œuvre, telle que Barthes l'exposera ensuite (lexie 227 et développement LII), montre bien que si le chef-d'œuvre peut être dit « arrêter » la remontée des codes en lui fournissant la butée mythique d'un référent ultime, il ne peut être considéré comme rompant cette chaîne : tout au contraire, il lui fournit un point d'ancrage, il la fonde dans une réalité (ou une sur-réalité) qui, pour être idéale, n'en est pas moins la réalité suprême.

antipathie au « naturel » de la « réalité » coutumière. absolu de l'autre, extrêmes qui se rejoignent dans une commune zone médiane, présentée en LII comme un système harmonieuse classables comme répliques d'archétypes rassurants (la fille du suls'arrêtent pas » délimite à présent une zone moyenne de « corps » ture subhumaine, désignée comme le castrat. Selon cette concepsuperlative, soit vers le bas, en direction d'un monstre, d'une créal'extra-nature, le chef-d'œuvre absolu d'une part, le monstre du dispositif symbolique qu'il met en place, deux inclassables de ment répétitif et clos, Barthes introduit en XXIII, pour les besoins pes « naturels » de classement. Au-dessus et au-dessous de cette doute, mais chefs-d'œuvre relatifs qui ne bousculent pas les princila Galatée de Pygmalion pour la Zambinella) : chefs-d'œuvre sans tan pour Marianina, Antinoüs pour Filippo, et sans doute auss tion inattendue et discordante, le réalisme « où les codes ne le haut, en direction d'un chef-d'œuvre, désigné comme la Hemme tant de la nature » et ajoute que cette sortie peut se faire soit vers écrit que « la réplique corporelle ne peut s'interrompre qu'en sorthes, dans le développement XXIII sur Le modèle de la peinture Mais ce n'est évidemment pas dans cette perspective que Bar-

Nous retrouvons ici la catégorie du « Fantastique », dont la lexie 8 a désigné le champ : « Le fantastique désigne et désignera ce qui est hors des limites fondatrices de l'humain : sur-nature, extra-monde, cette transgression est celle du castrat, donné à la fois (plus tard) comme Sur-Femme et sous-homme. » Thématique

Code (origine ou terme, comme on veut); elle exalte (ou euphochef-d'œuvre dans ce monde naturel où son incarnation en la sent changer de cap : il s'emploiera, non plus à faire descendre le archétypal. Mais affecte-t-elle également la Zambinella, dont la mier maillon, affecte par exemple Marianina, dont l'archétype est d'œuvre à la chaîne des répliques, dont il est fictivement le prerise) dans la mesure où elle met fin à la fuite des répliques, abolit liste », en particulier balzacien : « La perfection est un bout du deçà, dans laquelle Barthes s'efforce d'exorciser l'ambiguïté (ou reprise et développée dans le développement XXX, Au-delà et en corps glorieux. surnaturel où son assomption comme chef-d'œuvre en fait un en sens inverse, à faire remonter la Zambinella dans le monde tout-venant des archétypes culturels. Aussi le critique va-t-il à pré-Barthes, car elle l'obligerait à résorber la « Sur-Femme » dans le Galatée de Pygmalion serait alors le chef-d'œuvre archétypique? la fille du sultan, Filippo, dont l'Antinoüs est le chef-d'œuvre produit, entre le modèle et la copie. » Cette immanence du chefthéorie même qu'il en a faite, est intégré au système de l'art « réacommence en effet par reconnaître que le chef-d'œuvre, dans la Zambinella inaugure mythiquement la chaîne des répliques, mais, Si logique qu'elle paraisse, cette conclusion est inacceptable pour la distance entre le code et la performance, entre l'origine et le plutôt la contradiction interne) de sa notion du chef-d'œuvre. Il

Comment s'opère cette inversion du mouvement? Un appel en sous-main à la doxa qui enseigne que la perfection n'est pas de ce monde rétablit la distance que l'analyse précédente avait fâcheusement réduite. Barthes enchaîne en effet : « (...) et comme cette distance fait partie du statut humain, la perfection, qui l'annule, se trouve hors des limites anthropologiques, dans la surnature (...) ». Barthes tient donc coup sur coup deux langages contraires sur les rapports du chef-d'œuvre et de sa réplique : lorsque Balzac (auteur réaliste) présente Filippo comme une image vivante de l'Antinotis, il abolit la distance entre le code, l'origine, le modèle (l'Antinotis), et la performance, le produit, la copie (Filippo) ; mais lorsque le texte (instance symbolisante) présente la Zambinella comme la statue de Pygmalion descendue de son socle, cette perfection transporte la Zambinella hors des limites

de l'humain, dans la sur-nature, où sa perfection est celle même du code, de l'origine, du modèle.

s'accomplisse en elle? Telle est, schématiquement, la véritable une sur-nature radicalement étrangère à l'ordre du monde « natuse situe nécessairement hors des limites anthropologiques, dans duit, entre le modèle et la copie »; à l'inverse, il est abusif de romanesque imaginé par Balzac pour Sarrasine, il est donc possis'incarne exceptionnellement cet idéal de beauté. Dans l'univers rels, comme Filippo, soit artificiels, comme l'Antinoüs, en qui dont le sculpteur est en quête et les « chefs-d'œuvre », soit natuà Sarrasine postule une différence essentielle entre l'idéal de beauté L'inspiration platonicienne que Balzac, à la suite de Diderot, prête que Barthes se fait des notions de « chef-d'œuvre » et de « copie ». règle de l'univers balzacien (d'ailleurs en partie reconnue par Barrel ». Nature et sur-nature sont-elles dans le prolongement l'une la perfection soit impossible dans cet univers et que, par suite, elle prétendre, comme le fait aussi Barthes, que l'existence incarnée de distance entre le code et la performance, entre l'origine et le proble de dire que l'existence incarnée de la perfection « abolit la main » de l'auteur « réaliste »? Telle serait la règle qu'il plaît à « contre-nature ») fasse trembler sur ses assises le monde « hula sur-nature (bientôt réduite au « hors-nature », sinon même au de l'autre, en sorte que la nature participe de la sur-nature et présent à Barthes d'imposer à l'univers balzacien pour mieux le incompatibles, hostiles, en sorte que l'irruption dans la nature de thes). Nature et sur-nature sont-elles au contraire deux règnes Ce revirement est rendu possible par la conception particulière

Nous comprenons à présent pourquoi Barthes a finalement voulu renvoyer le « chef-d'œuvre » à la sur-nature (et en fait au « hors-nature »). La perfection n'est pas un accomplissement mais une transgression; cette transgression rejoint dans l'extra-nature l'autre transgression, l'inférieure, et lui donne la main : « La vie, la norme, l'humanité ne sont que des migrations intermédiaires, dans le champ des répliques. Ainsi Zambinella est la Sur-Femme, la Femme essentielle, parfaite (...) mais en même temps, du même mouvement, elle est le sous-homme, le castrat, le manque, le moins définitif; en elle, absolument désirable, en lui, absolument

exécrable, les deux transgressions se confondent. » Un même statut d'anormalité surréelle conjoint la Zambinella, femme monstrueusement idéale, et le Zambinella, castrat idéalement monstrueux. Glissé dans le texte de Sarrasine comme un bâton de dynamite, ce couple, aussi démoniaque que celui des Visiteurs du soir, est présumé capable de pulvériser l'univers de l'auteur réaliste : il ne reste qu'à allumer la mèche.

élégamment l'idée reçue qui professe que les extrêmes se touchent, sous-homme de l'homme, et à gommer autant que faire se peut couper, d'une part la Sur-Femme de la femme, d'autre part le Au-delà et en deçà, improvise un modèle para-logique destiné à génériquement dans une même classe, celle de l'excès, ce qui est la coupure entre la Sur-Femme et le sous-homme. Paraphrasant neutraliser leur opposition antithétique, le développement XXX, du même mouvement » la Sur-Femme et le castrat. Travaillant à moins limitée. Car ce personnage, au plan de l'anecdote, n'est nature, au sein d'un même sujet, le ou la Zambinella, reste néan-«hors-classe» qui se conjoignent pour miner la foi de l'artiste au-delà ne diffère plus de ce qui est en deçà, l'essence du code (la Barthes écrit en effet : « Le plus et le moins peuvent être rangés justement jamais, quoi que Barthes en dise, « en même temps, réaliste dans la valeur de vérité des paradigmes tondateurs de sa (le monstre, le castrat) » (ibid.). Zambinella est à la fois la Surperfection) a finalement même statut que ce qui est hors du code Femme et le sous-homme, le chef-d'œuvre et le monstre, deux La « confusion » des deux transgressions, la sur- et la sous-

#### Semio-fiction

Est-il assuré que la Sur-Femme, en tant qu'elle s'incarne dans la cantatrice, ou le sous-homme, en tant qu'il s'incarne dans le castrat, aient un statut transgressif aussi absolu que celui que Barthes leur attribue ? Certes, on peut convenir d'un univers référentiel tel que la femme idéale (ou d'ailleurs le monstre idéal) ne soit pas de ce monde, et assigner à l'art que l'on dit réaliste le champ ainsi circonscrit : sur la base de cette convention, l'intrusion de la

femme idéale ou du monstre dans l'univers référentiel dont on de réaliste? Le soi-disant écrivain réaliste, à la différence du critiqui a jamais promulgué pareille règle pour définir un art qualifié vient de les exclure constituerait en effet une transgression. Mais sculpteur l'idéal de beauté féminine lorsqu'il se travestit en femme deux sexes, comme l'ange Séraphitüs-Séraphîta, ou tout aussi nomme Balzac, de concevoir un univers référentiel inclusif d'entiquatre murs de ce cachot. Il lui est par exemple loisible, s'il se que barthésien, n'a aucune raison de se laisser enfermer entre les se présente en homme. Sortons-nous alors de la nature, ou plus et pour une jeune Parisienne l'idéal de beauté masculine lorsqu'il tionnel, d'un castrat (sous-homme ou non) qui incarne pour un bien, comme dans Sarrasine, de postuler l'existence, à titre exceptés surnaturelles satisfaisant à la fois aux canons de la beauté des son essence même? Pas davantage. Les catégories du masculin et porte ici)? Nullement. Mettons-nous en crise, comme Barthes récit posent comme la réalité (naturelle ou surnaturelle, il n'imexactement de l'univers référentiel que les conventions de notre castrat ne nie pas l'homme, même si la mutilation le prive d'un tures d'exception qui élargissent le champ du réel coutumier. Le du féminin sont si bien préservées qu'elles nous sont indispensavoudrait nous le faire croire, le paradigme homme/femme dans féminité dans son essence même. nie pas davantage la femme puisque sa perfection accomplit la ne peut être pensé que par rapport à l'homme. La Sur-Femme ne castrat ne reste pas seulement pensable comme homme, mais il des traits essentiels de la virilité : homme diminué si l'on veut, le bles pour construire, au sein de notre univers référentiel, les créa-

Laissons d'ailleurs à Barthes le soin de se porter la contradiction. Dans la lexie 118, le narrateur, jaloux de l'extase où la vue de l'Adonis plonge Mme de Rochefide, essaie de tempérer son ravissement en lui révélant que le tableau de cet adolescent a été peint d'après une statue de femme. Barthes dégage le symbolisé « Réplique des corps », et relève que « la duplication des corps est liée à l'instabilité du paradigme sexuel, qui fait osciller le castrat entre le garçon et la femme ». Observation immédiatement orchestrée par le développement XXXI, La réplique troublée.

Barthes commence par y rappeler le rôle moteur du désir dans

la chaîne des répliques : un code antérieur fournit au désir le modèle sur lequel se calque la réplique, comme Paolo et Francesca copient Lancelot et Guenièvre. Mais que se passe-t-il dans Sarva-sune, où le sculpteur est amoureux de la Zambinella comme Pygmalion de sa statue ? « Dans cette dérive ordonnée, la castration apporte le trouble : le vide affole la chaîne des signes, l'engendrement des répliques, la régularité du code. » Là-dessus, Barthes démêle l'enchevêtrement de trois trajets : opératoire, mystificaner modèles d'un sexe et copies de l'autre, le dernier, nous dir-il, « a pour seuls relais des féminités : celle de l'Adonis, celle de la statue, celle du castrat : c'est le seul espace homogène, à l'intérieur duquel personne ne ment ».

symbolique qui lui est à présent attribuée comme exclusive de mensonge est d'autant plus insolite qu'elle va à l'encontre de la neant monstrueux en marge du paradigme des sexes. La féminité castrat? Nous l'avons vu identifié soit à un sous-homme, soit à un d'ailleurs androgynique que féminin); mais que dire de celle du de question; passe encore pour la féminité de l'Adonis (plutôt cachée, la statue pourrait être grevée à cause de la carence purereux s'est trompé, mais l'artiste a vu juste, grâce à quelque don de son sexe devrait être symboliquement sans conséquence; l'amouessence de féminité véridique, l'erreur commise par Sarrasine sur thèse défendue : dès lors en effet que Zambinella possède une de la temme. ment anecdotique du modèle terrestre en qui s'est incarné l'idéal féminine. Aussi on ne voit plus de quelle déficience, apparente ou double vue, en statufiant son modèle idéal sous une apparence Assertion surprenante. La féminité de la statue de glaise est hors

L'oscillation entre les sexes et la castration elle-même se réduisant à des détails d'intrigue sans portée au plan de l'interprétation symbolique, la transmission du virus, si tant est que virus il y ait, ne saurait passer par la chaîne des œuvres d'art issues du corps glorieux de la Zambinella. C'est Barthes lui-même qui se prive du point d'appui sur lequel il comptait pour édifier son scénario de sémio-fiction. Il devient de plus en plus difficile de croire que deux créatures venues de l'extra-monde, la femme idéale et le castrat, se seraient glissées à l'insu de Balzac parmi les personnages

de sa nouvelle pour frapper de nullité le paradigme homme/ femme et, ce faisant, mettre solidairement en crise les fondements culturels du pseudo-monde où nous croyons vivre et ceux de l'art dit réaliste dont Balzac est supposé être le champion.

# Les charmes inavouables de l'illusion référentielle

Telle sera pourtant la malédiction dont Barthes imagine la propagation d'œuvre en œuvre à partir de ce péché originel que fut la tragique méprise du sculpteur Sarrasine. Le développement LXXXV, La réplique interrompue, en décrit l'engrenage fatal : « La Zambinella servait de relais entre des paroles contingentes, morce-lées (les femmes réelles : autant de fétiches) et le code fondateur de toute beauté, le chef-d'œuvre, à la fois terme et départ. Le relais venant à manquer (il est vide), tout le système de transmission s'effondre : c'est la dé-ception sarrasinienne, la dé-prise de tout le circuit des corps. » En conclusion de cet effondrement, « les chaînes de vie et d'art sont brisées, comme va l'être à l'instant la statue, emblème de la transmission glorieuse des corps (mais elle sera sauvée et quelque chose sera transmis à l'Adonis, à l'Endymion, aux Lanty, au narrateur, au lecteur) ».

vain réaliste (donc à Balzac) l'obsession avec laquelle il chercherait écritures") » (développement LIV). Barthes reproche ici à l'écriconnaître, par exemple, les rapports exacts de Vautrin et de Lucien réaliste (et sa postérité critique) : il faut aller derrière le papier, trouver le rien) est d'abord interprété par Barthes comme le symrence et se prépare ainsi à la déception de n'y trouver rien (d'y nouvelle traque la vérité de la Zambinella sous le voile de l'appanateur ou du sculpteur, le mouvement par lequel le héros de la posé exister par-delà les mots et être offert à l'exploration des à absorber exhaustivement, sans reste, un donné référentiel suple réel, le référent, c'est la Référence, la "subtile immensité des de Rubempré (mais ce qu'il y a derrière le papier, ce n'est pas bole même de l'illusion réaliste : « Même règle pour l'écrivain de tout nous apprendre de Mme de Rochefide ou du narrateur mots: comme si, dans Sarrasine par exemple, le texte s'était soucie Le mal a frappé Sarrasine de plein fouet. Qu'il s'agisse du dessi-

> avons en main un livre qui raconte une histoire, de nous interros'évertuent à boucher les trous laissés par le maître dans l'univers ne tienne! Barthes reproche à Balzac les gloses des balzaciens qu dans l'ombre des pans entiers du référent qu'il évoque. Qu'à cela curiosité qui nous porte à nous interroger sur les non-dits qui Rubempré. En vertu de quel principe esthétique devrions-nous, ger sur la nature des rapports entre Jacques Colin et Lucien de Barthes lui-même, qui ne pouvons nous abstenir, parce que nous qu'il leur a légué. Mais qui sont-ils, ces balzaciens? Une poignée sément que Balzac, comme tout romancier, laisse délibérement Mais l'exemple tiré par Barthes des Illusions perdues montre précirence, de résister à la tentation de dessiner ou de modeler nue la vente aussi difficile qu'à un artiste amoureux, Sarrasine en l'occurlecteurs d'un récit qui nous intéresse, nous reprocher l'irrépressible de choses? Mais non. Ce sont tous les lecteurs de Balzac, nous et de maniaques qui confondent un univers de mots avec un univers La lecture, comme l'amour, ne vit que de désir. femme dont il est amoureux et qu'il n'a encore vue qu'habillée la zone crûment éclairée par le texte patent? Cela nous est en franges de lumière diminuée puis d'ombre croissante qui cernent flottent, à divers degrés d'implication, à l'entour du dit, sur les

serions fait scrupule de nous laisser distraire par des à-côtés futiles, esquisse la description physique du castrat en Adonis, nous nous les dessous de la nouvelle. Balzac n'ayant, par exemple, qu'à peine que la pratique du scriptible, conçue comme libération du signinous sommes-nous fourvoyés lorsque nous avons cru comprendre paie pas un moindre tribut que tout autre lecteur. Sans doute persuader (et à se persuader?) que son travail d'écriture porte d'Endymion. » Peu s'en faudra bientôt qu'il n'en vienne à nous vent l'Adonis; on lit Adonis selon la situation même tion externe : « On lit Endymion avec les mêmes mots qui décripouvant fournir un support visuel à notre imagination. Mais il comme l'existence de tel document — l'Endymion de Girodet à l'univers référentiel, toute spéculation, au-delà ou en deçà, sur fiant, impliquerait l'exclusion ascétique de toute curiosité relative lampe d'albâtre, a absorbé avec délices ce supplément d'informafaut bien constater que Barthes, dès le développement XXIX, La Désir auquel Barthes lui-même, par-delà son dédain affecté, ne

non sur une fiction romanesque inspirée d'une fiction picturale, mais sur un document d'archives laissant la trace d'un personnage historique.

### Esthétique de la castration

D'où un danger que, jouant avec Barthes le jeu de l'illusion référentielle et de la sémio-fiction, nous ne saurions prendre à la légère : comment l'auteur et les lecteurs de Sarrasine, comment l'auteur et les lecteurs de S/Z seraient-ils indemnes du risque de contamination par le virus de la castration, puisque celui-ci est censé se propager de réplique en réplique et que, par chance ou par malchance, le marteau de Sarrasine a manqué la statue ? Interrogation qui, à titre subsidiaire, en appelle une autre : à supposer que nous devions à notre tour être atteints par le virus, la contamination est-elle un mal que nous devrions déplorer ou un bien dont nous pourrions nous réjouir ?

Que notre lecteur n'imagine pas que nous sortons de notre sujet en posant ces questions. Si Barthes ne formule pas en clair le péril de contamination, il en tient compte avec le plus grand sérieux. D'une part, il relève en épidémiologue méticuleux la propagation du virus au fil des lexies 117, 460, 546, 547 et dans le développement LXXXVIII, De la sculpture à la peinture. D'autre part, parce qu'il n'a garde d'oublier que son lecteur et lui-même sont au bout de la chaîne et qu'il souhaite nous épargner le sort tragique de Sarrasine, il élabore une théorie relativement rassurante des rapports entre la castration et les arts de la mimésis: maximal dans la sculpture (tridimensionnelle), déjà atténué dans la peinture (bidimensionnelle), le virus est presque exténué, sinon converti en vaccin, dans la littérature (unidimensionnelle).

Barthes discerne en effet dans l'art du sculpteur (indépendamment du cas particulier de Sarrasine) un trait qui prédispose la statue à symboliser à la fois l'illusion réaliste (ou référentielle) d'une vérité recélée par l'œuvre et la vanité de cette illusion : « Contournable, pénétrable, en un mot profonde, la statue appelle la visite, l'exploration, la pénétration : elle implique idéalement la plénitude et la vérité de l'intérieur . »

Assertions déjà bien discutables. Que la statue, bloc d'argile, de marbre ou de bronze, soit « contournable », cela résulte de son inscription dans un volume, de sa tridimensionnalité de principe, et ne fait aucune difficulté, ni de droit ni de fait : je puis tourner autour de la Vénus de Milo sans mettre en alerte le gardien assoupi. Mais peut-on, de la même façon et avec la même innocence, déclarer la Vénus de Milo « pénétrable » ? Peut-on, réunissant contournabilité et pénétrabilité, résorber ces deux propriétés en une troisième, qui les résumerait sous le nom de « profondeur » ? A supposer encore qu'une statue, disons la Vénus de Milo, doive être perçue comme contournable, pénétrable et profonfonde, cette perception ressortirait-elle d'une contemplation esthétique normale ? Est-ce la statue, en tant que telle, qui invite son spectateur, en tant que tel, à un comportement de visite, d'exploration, de pénétration ?

Autant de questions que les formulations de Barthes laissent dans le flou. Dire que la statue « implique idéalement la plénitude et la vérité de l'intérieur » est une proposition vide de sens, ne scrait-ce que parce que la statue, considérée non pas matériellement mais « idéalement », n'a pas d'intérieur qui puisse être décidé plein ou vide, vrai ou faux. Il faut recourir à des conditions de perception anormales dans lesquelles se brouille la distinction entre la matière (minérale ou métallique) et la forme (celle de l'individu statufié) pour que puisse surgir, comme par exemple dans La Vénus d'Ille, le soupçon d'une intériorité qui pourrait, éventuellement, appeler « la visite, l'exploration, la pénétration ».

C'est ce genre d'attitude spectatorielle insolite que Barthes, tant pour les besoins de sa thèse que pour la saveur de modernité qu'il y trouve, érige en condition de la perception esthétique habituelle (au moins dans le cas d'un art figuratif). Il ajoute que la statue « ne peut provoquer le mouvement indiscret par lequel on essaie-rait d'aller voir ce qu'il y a derrière la toile ». Que veut-il prouver par là? Non pas, bien sûr, que la sculpture serait exempte de « l'illusion référentielle » à laquelle succombe la peinture : la statue ayant trois dimensions alors que la peinture n'en a que deux, le « mouvement indiscret » par lequel un fou retourne le tableau et n'y trouve que de la toile semble simplement devoir être remplacé,

dans le cas de la sculpture, par la pulsion iconoclaste de briser la statue pour voir ce qu'il y a dedans.

statue est tragique, elle risque la chute du plein rêvé dans le vide veut, un castrat). A moins de faire jouer un symbolisme prêt à dément la réalité anatomique de son modèle (un éphèbe et, si l'on de présenter un relief externe (celui d'un corps féminin) que statue »? Nullement. Ce que Sarrasine reproche à sa statue, c'est « manque central du castrat » par le « creux intérieur de toute Mais ce grief est-il, comme Barthes le pense, de reproduire le artificiels un objet réel dont elle ne peut avoir la matérialité ». une illusion!» n'est évidemment pas de copier « par des moyens ce vrai? Le grief fait à la statue par Sarrasine s'écriant : « Et c'est par la force métonymique de la castration ». C'est ingénieux. Estindigne ». D'où le critique conclut que « la statue a été touchée du castrat » : la statue est « ironiquement vraie, dramatiquement entre le « creux intérieur de toute statue » et le « manque central LXXXIII, La pandémie. Barthes y établit une relation suggestive châtré, du sens dans le hors-sens (...) ». Thème du développement liste et son inévitable échec : « L'esthétique sarrasinienne de la il discerne une prédisposition spéciale à symboliser l'illusion réapropos de Sarrasine mais indépendamment de ce cas particulier, « creux intérieur de toute statue » ne sont des caractéristiques qui toutes les complaisances, ni le « manque central du castrat » ni le peuvent normalement ressortir de la confrontation du modèle (Zambinella) et de sa copie (la statue). Pourtant Barthes fait une différence : dans l'art du sculpteur, à

On pourrait ajouter que Barthes, qui cite ici Léonard de Vinci d'après Freud, raisonne en pensant à une statue de bronze dont un iconoclaste fou pourrait en effet vouloir déflorer le mystère interne. Mais la statue de glaise exécutée par Sarrasine ne peut avoir cette intériorité mystérieuse pour son modeleur, qui en a pétri la matière dans ses mains et sait mieux que quiconque le prix qu'elle avait à ses yeux : celui de fixer la forme extérieure de la femme aimée dans la forme extérieure de son effigie.

Dans l'esprit des attaques de Barthes contre l'art « réaliste », on ne voit pas quelle différence devrait être faite entre la sculpture (tridimensionnelle), la peinture (bidimensionnelle) et l'écriture (unidimensionnelle). Barthes a d'abord semblé le reconnaître,

puisque son développement LIV réunit dans une même illusion vouée à l'échec le sculpteur sarrasinien qui veut « déshabiller l'apparence », le peintre Frenhofer qui demande à « passer derrière la toile », et l'écrivain réaliste qui se fait un devoir d'aller chercher le réel « derrière le papier ». Mais il n'en soutient pas moins parallèlement que la valeur symbolique de la statue est spécialement congrue à sa tridimensionnalité. A preuve : « En passant du volume à la planéité, la copie perd, ou du moins atténue la problématique brûlante que la nouvelle n'a cessé de mettre en scène. » Et plus anodine encore, parce que laminée, effilée, dilacérée par le texte unidimensionnel, serait la thématique de la castration reprise en forme de nouvelle dans Sarrasine : « L'écriture exténue encore davantage le fantasme du dedans, car elle n'a plus d'autre substance que l'interstice » (développement LXXXVIII).

### La photographie du castrat

Laborieusement justifiée au plan de sa théorisation esthétique, cette dilution progressive, jusqu'à dose homéopathique, de la virulence du mal injecté par le castrat dans la chaîne de ses répliques n'aurait que peu de chances de rassurer un lecteur inquiet des nisques de contagion encourus à la lecture de la nouvelle. Mais il va sans dire que le but réel de Barthes, en prodiguant ces rassurements, est à la fois d'éveiller une sorte d'inquiétude et d'en limiter raisonnablement la portée. Telle est notamment son intention quand il note entre parenthèses, à la fin du développement LXXXV, La réplique interrompue, que « quelque chose [de la statue] sera transmis à l'Adonis, à l'Endymion, aux Lanty, au narrateur, au lecteur ».

Quelque chose, mais quoi ? Une salubre mise en question de l'art réaliste et de l'illusion référentielle ? Ou au contraire l'effacement de la distinction entre le réel et l'imaginaire, et l'envahissement du premier par le second ? A en juger par la jubilation priomphante avec laquelle Barthes évoque certain référent visualisable — le modèle de l'*Adonis* —, on peut douter qu'il ait craint de s'exposer lui-même à la désillusion sarrasinienne d'un investissement sur un objet idéal dont l'apparence ne lui réserve d'autre

découverte que celle du rien de la castration : « L'Endymion qui est dans le texte, écrit-il dans le développement XXIX, La lampe d'albâtre, est ce même Endymion qui est dans un musée (notre musée : le Louvre) en sorte que, remontant la chaîne duplicative des corps et des copies, nous avons de Zambinella la plus littérale des images : une photographie. » Non pas, notons-le bien, la photographie d'un tableau que, traversant la Seine, nous pourrions aller voir dans « notre musée ». Non, le maillon pictural est délibérément court-circuité au bénéfice d'une trace réelle, la photographie d'un individu que, faisant droit à un pur délire, nous décrétons avoir posé pour nous, en chair et en os, devant l'objectif du photographe : « Remontant la ligne des codes, nous avons le droit d'arriver chez Bulloz, rue Bonaparte, et de demander que l'on nous ouvre le carton (probablement celui des "sujets mythologiques") où nous découvrirons la photographie du castrat. »

La photographie du castrat? Une longue analyse serait nécessaire pour évaluer la portée de cette assertion. Certes, nous voyons bien que son évidente absurdité est là pour désarmer nos velléités contestatrices tout en piquant notre curiosité. Mais une absurdité peut en cacher une autre, l'affichage ludique de la première servant au camouflage pudique de la seconde.

partir d'un texte lui-même dénoncé pour son ambition référen-« chef-d'œuvre » néoclassique (le contraire de l'esthétique prônée graphie d'un nu académique qui devrait être condamné comme trait le spectateur en présence de l'avoir-été-là de Zambinella. Or, Suaire de Turin, la fidèle empreinte du référent premier, elle metment acheté chez Bulloz transmettrait donc, comme le Saint cautionne la réalité de l'objet dont elle garde la trace. Le documédium : la photographie, du fait même qu'elle est photographie, pométrique. C'est là, selon lui, un privilège technique du maillon pictural, vaut mythiquement comme document anthroce qu'il achète chez Bulloz, loin d'être un ultime sous-produit du envisagée comme médium. Barthes prend plaisir à imaginer que dans S/Z) et qui d'ailleurs ne devient portrait d'un castrat qu'à le tableau de Girodet? La photographie du castrat, c'est la photoqu'est-ce qui fonde l'avoir-été-là du castrat, sinon une concrétion de traits imaginaires issus de la nouvelle de Balzac combinée avec Il y a d'abord la question de la valeur attribuée à la photographie,

tielle classique. Bel exemple d'automystification: Barthes villpende l'art « réaliste », mais il a de l'amour pour une pseudoréalité qu'il ne doit qu'à un détournement de l'art qu'il condamne; contradiction qu'il escamote en allant chez Bulloz acheter une
photographie (soi-disant trace du réel à l'état brut) plutôt que de
passer la Seine pour voir un tableau peint par un classique.

suffire à le faire percevoir comme « mutilé par la castration ». à la possession » ; que son sexe soit « barré par l'ombre » ne saurait transformer lè jeune Romain en un « ragazzo napolitain » aux embrasse passionnément, non pas nécessairement un castrat, mais l'épisode du «baiser reversé» (développement LXXI), Sarrasine L'épreuve de la « seconde lecture » nous a encore montré que dans adolescent dont « la pose alanguie, légèrement tournée [est] offerte doit pas être senti comme un homme incomplet, mais comme un même appris que l'Adonis-Endymion, tout lunaire qu'il est, ne le castrat qu'il y a l'éphèbe. Le développement XXIX nous a luination? Ce n'est pas sous l'éphèbe qu'il y a le castrat, mais sous le soi-disant portrait de Zambinella exerce un tel pouvoir de fascidu castrat. Mais est-ce en sa qualité de figuration du castrat que chose à la lecture de Balzac, mais beaucoup à celle de Gide. En de Naples », re-création et localisation qui ne doivent pas grand-« cheveux crêpés », un « drôle sale et déguenillé qui court les rues dont le texte tire son plaisir. S/Z théorise, est difficilement discernable du désir de l'éphèbe bref, il faut bien convenir que l'horreur du castrat, sur laquelle binella, Avant la castration (développement LXXIX), et pour thes s'est autorisé pour libérer le « petit roman antérieur » de Zampeut-être « un garçon travesti ». D'un mot du prince Chigi, Bar-Il y a ensuite la question de la valeur attribuée à la photographie