TROISIÈME PARTIE

SARRASINE DANS L'ŒUVRE DE BALZAC

### CHAPITRE X

## La matière de la nouvelle

mine, qu'on le reconnaisse ou non, la réception de l'œuvre manière indélébile dans la texture même de Sarrasine et déterque ces propriétés-ci ont été captées, il soit possible d'en chercher d'être une propriété qu'on est libre de négliger temporairement diverses actions, que la lisibilité des détails et de l'ensemble, loin une telle force les options de son créateur concernant l'architecseuse, la seule option du critique aurait été de s'y plonger les yeux l'opéra Mahomet et d'obscurité avec le portrait de La Belle Noià Frenhofer, le peintre perfectionniste, un correspondant littéraire, calmement le cours, dans l'espoir d'y capter la résonance de cette conscience, le lecteur critique du texte aurait pu choisir d'en suivre de plus nouvelles et de plus inattendues), le lisible est inscrit de dehors et à l'encontre des lois de la perspective (bien que, une fois propriétés de l'espace pictural d'une fresque de Masaccio en pour réfléchir à d'autres aspects de l'œuvre, en constitue en fait ture de l'intrigue, la caractérisation des personnages et le sens des Mais tel qu'il s'offre au lecteur, le texte de Sarrasine exhibe avec avant écrit lui-même un poème rivalisant de dissonance avec inconnu, décidant de fournir à Gambara, le musicien déchaîné, et dictée. Ou encore, si l'auteur de Gambara et du Chef-d'œuvre les messages de manière automatique et sans la médiation de la dictée de l'inconscient et avait permis à sa plume d'en enregistrer fermés, sous réserve de réfléchir plus tard au sens de l'ensemble. l'unique voie d'accès. Tout comme il est impensable de capter les Si Balzac, en écrivant Sarrasine, s'était soumis passivement à la

à bon escient la volonté de signifier incorporée dans l'œuvre. Le serait l'intérêt d'une réception et d'une critique qui négligeraient cette idée est en réalité prédéterminée par la décision de réduire comme si les grandes masses du récit racontant, de l'univers fictif, décidé de l'identifier au système non figuratif du vingtième siècle. vingtième siècle, de soutenir que l'œuvre de Masaccio recèle un reproduction de la Trinité de Masaccio, de fixer l'image au mur, mais au contraire d'en examiner attentivement les articulations '. apparent du texte, ni de rejeter son intention artistique manifeste, véritable enjeu de la lecture n'est pas de contourner le message force communicative de la littérature, il est difficile de voir quel que chaque critique et chaque lecteur soient évidemment libres la richesse figurative du texte aux effets de son écriture. Or, bien leurre, qu'un jeu d'ombres dont il serait bénéfique de se passer, de l'intrigue narrative et du message apparent ne formaient qu'un potentiel non figuratif qui n'attend que d'être mis en lumière par finit par évoquer une peinture abstraite de la seconde moitié du et, une fois que la girouette des contours désormais indéchiffrables de lui imprimer un mouvement de rotation de plus en plus rapide, d'interpréter le texte « à leur guise », il reste que, étant donné la De même, l'idée ingénieuse de lire Sarrasine au ras du texte, la critique. Mais il est évident que l'idée même de faire tourner l'image de la fresque ne viendrait qu'à un critique qui a déjà Il est certes concevable d'enfoncer un clou au centre d'une

singuliers, lois ou valeurs symboliques signifiés par cette œuvre, est même le lecteur critique serait finalement amené à dégager certaines et glosante de l'auteur, Balzac en l'occurrence; que, quand bien dans tous les cas médiatisé en dernier ressort par la parole racontante ne faut pas oublier que notre accès à l'appréhension des événements S'agissant d'une œuvre littéraire écrite au dix-neuvième siècle, il

d'hui ne légitime pas les cures rapides de rajeunissement du texte, auteur, dans le cas de Balzac, soit un homme d'hier et non d'aujouret intellectuel qui anime le texte et vers les moyens techniques qui mais, au contraire, oriente notre curiosité vers le projet artistique de gommer cet écart, mais de le mesurer pour le franchir. Que cet nue pas l'intérêt de son message, bien au contraire. Il ne s'agit pas Que le réalisme pratiqué par l'auteur soit distant de nous ne dimil'organisation du texte, que s'élabore la compréhension de l'œuvre. moins à partir des intentions de l'auteur, telles qu'elles ressortent de rauteur, ou même qui leur seraient contraires, c'est toujours néansignifications qui seraient étrangères aux intentions exprimées par expriment ce projet.

tats de la recherche balzacienne érudite. fréquemment référence à la conception générale de La Comédie ressortir la plausibilité de nos propres interprétations, nous terons ser le texte comme point de départ pour l'essor de notre fantaisie, avait à dire et non ce qu'il nous plairait qu'il eût dit Loin d'utilià notre texte; en confrontant chaque fois nos hypothèses aux résulles intégrer à sa compréhension/Pour mieux les saisir et pour faire nous nous efforcerons d'en reconnaître les divers messages et de nous lui accordons un préjugé favorable, celui d'avoir dit ce qu'il sa lisibilité. Sans être des admirateurs inconditionnels de Balzac, bumaine et aux œuvres balzaciennes susceptibles d'être comparées Nous examinerons donc de nouveau Sarrasine sous l'angle de

### L'intelligibilité narrative

sine, comme toujours chez Balzac, l'aspect le plus frappant de des êtres dont nous comprenons immédiatement et dont nous monde d'une concrétion et d'une présence irrésistibles, habité pat de ce texte ne réside ni dans le raffinement de l'écriture, ni dans actions, les désirs et les croyances, loin d'être le simple prétexte travaillés, au sein desquels s'agitent des personnages dont les épousons sans hésitation les intérêts et les passions. Dans Sarrad'un jeu connotatif, forment la substance de l'œuvre. La puissance le bruissement des connotations, mais dans l'art d'évoquer un Sarrasine fait surgir un riche espace aux décors attentivement

note que, dans la pratique, « la présomption d'intentionnalité reste au principe de son parcours assimilable à l'interprétation. des études littéraires, même chez les anti-intentionnalistes les plus extrêmes » Compagnon (Le Démon de la théorie. Littérature et sens commun, Scuil, 1998) l'art. Pour une esthétique sans mythes, Essais, Gallimard, 1996, p. 337. Antoine 1994) critique l'idée selon laquelle la compréhension textuelle est à chaque étape (p. 98). Richard Shusterman (Sous l'interprétation, Combas, Editions de l'Eclat, 1. Cet argument est développé par Jean-Marie Schaeffer, Les Célibataires de

décisive est celle de l'intelligibilité littéraire. d'ordinaire aux faits vrais. La question qui se pose ici de façon à l'action un intérêt étonnamment semblable à celui qu'on porte sur le théâtre imaginaire de la nouvelle et à le persuader d'accorder l'œuvre est la manière dont l'auteur réussit à attirer son lecteur

gue, sont sélectionnées et mises en valeur les actions essentielles tion au moyen desquels, parmi les actions qui composent l'intriet l'intrigue proprement dite; puis encore les facteurs de pondéraensemble — décor, atmosphère, particularités des personnages convient d'inclure d'abord la distinction entre le discours — le n'en est pas moins donné dans le texte. Parmi ces rapports il être moins palpable que la suite de mots qui composent le récit, unes aux autres les unités perceptibles du texte, réseau qui, pour deuxième lieu, le réseau des rapports à distance qui attachent les « momentanée » dégagée par chaque site textuel, et saisir, en actions signifie en premier lieu prendre en charge la signification tandis que sont reléguées au second plan celles qui n'ont qu'une du récit raconté, la séparation entre l'univers fictionnel dans son récit racontant — et l'histoire — le récit raconté —, puis, au sein multiplicité d'actions. Comprendre cet univers, ces acteurs et ces univers fictif habité par un ensemble d'acteurs qui se livrent à une L'intelligibilité de la prose narrative repose sur l'évocation d'un

manière explicite — que le vieillard mystérieux qui traverse la mais que les remarques faites à son propos par les invités des soirée des Lanty joue un rôle important dans la suite de l'histoire, voit bien — quoique au départ le texte ne le précise pas de jeunesse ascétique de Sarrasine illustre un aspect important de faire véritablement partie de l'intrigue principale, le récit de la Lanty restent sans conséquence. Il est tout aussi patent que, sans univers de la nouvelle et rend compréhensible l'impulsivité ulté-

Z

rée par un ensemble de dépendances causales et consécutives : L'intrigue, elle, est un tissu d'événements dont l'unité est assu-

rieure du sculpteur. valeur circonstancielle 1 En vertu de cette dernière distinction, le lecteur de Sarrasina

Introduction à l'analyse structurale des récits (1966), OC II, p. 74-103. 1. Pour une défense convaincante de ces définitions, voir l'article de Barthes

> lorsqu'il découvre la supercherie prendra une forme violente; le compréhensibles la force et l'aveuglement de sa passion, mais se dances causales et consécutives, le récit racontant en explicite une gueux, tombe amoureux d'un castrat déguisé, ergo sa déception Sarrasine, par exemple, doué de génie et d'un tempérament foudont la conduite énigmatique assure le suspense. garde bien de lui laisser soupçonner le secret de la Zambinella, sur son idéalisme, bref sur tout ce qui rend immédiatement son lecteur sur le passé du jeune sculpteur, sur son tempérament, amours de Sarrasine, le narrateur renseigne-t-il scrupuleusement rence qui se révélera fallacieuse. Aussi bien, dans le récit des partie et laisse l'autre dans l'ombre, ou la déguise sous une appatalent et à ses charmes, ergo les Lanty, ses descendants, sont chanteur émasculé, incapable de passion, fait fortune grâce à son mmensément riches... Opérant une sélection parmi ces dépen-

susceptibles 1. à cause de son tempérament volcanique et de sa chasteté prolonliens de causalité et de consécution qui les unissent (par exemple : amour à la Zambinella qui se dérobe de plus en plus résolument), de l'action et l'univers fictif dans toute la richesse dont ils sont séminés par l'auteur, la lecture finit par reconstituer la logique démarche prospective et rétrospective, la multitude d'indices disdevraient éveiller ses soupçons). Saisissant, par cette double reuse, alors même que les attitudes contradictoires de la chanteuse gée, Sarrasine se lance imprudemment dans une aventure dangements pour dépister, prévoir, se remémorer et réinterpréter les mais transcende d'autre part la succession linéaire de ces événeévénements selon l'ordre du récit racontant (Sarrasine déclare son magasmement unidimensionnelle. Elle suit d'une part le fil des La première lecture elle-même n'est déjà pas une activité d'em-

tion », in Figures II, Seuil, 1970. et la finalité du récit est l'article de Gérard Genette, « Vraisemblable et motiva-1. Le locus classicus de la discussion sur le vraisemblable, la causalité narrative

## Récit-cadre et récit encadré

nance est par la suite expliquée dans l'histoire enchâssée. Dans sous la forme de récits-cadres et récits encadrés. Il arrive parfois importants est l'emboîtement de deux ou plusieurs paliers du récit de l'énigme. et oriente son attention vers le récit encadré qui donnera le mot tous ces cas, le cadre, à peine esquissé, pique la curiosité du lecteur cadre-énigme et un récit-explication : d'innombrables histoires de en particulier la dernière, formant l'objectif principal de l'ensemexceptionnel et sauvage des événements racontés. Ces anecdotes, rative pour justifier une nouvelle indépendante; en revanche, Mlle des Touches parce qu'elles n'ont pas assez de substance narexemplifient ces types : les anecdotes qu'y racontent Marsay et nome, soit trop inhabituelle pour être présentée directement au rôle de banaliser, de rendre vraisemblable une anecdote qui serait tion du véritable récit : pur ornement, le cadre a souvent pour que le récit-cadre ne soit qu'un simple prétexte pour l'introducrent telle peau de bête féroce, telle arme exotique, dont la proveprouesse coloniale débutent dans un salon où les convives admiencadré, il faut également compter les couples formés par un dans lesquelles le récit-cadre n'est qu'une préparation du récit ble, la soirée chez Mlle des Touches ne sert que d'introduction, ressortir par contraste, tout en le mettant à distance, le caractère caractère banalement mondain du récit-cadre a pour effet de faire pour l'histoire de la Grande Bretèche rapportée par Bianchon, le Montriveau ont besoin du cadre offert par la soirée intime chez lecteur. Les diverses histoires enchâssées dans Autre étude de femme par elle-même soit trop menue pour faire l'objet d'un récit autofacilement remplaçable, aux récits enchâssés. Parmi les situations Parmi les facteurs qui organisent l'univers fictif, l'un des plus

Dans d'autres cas, en revanche, le poids narratif de l'œuvre est porté par le récit-cadre, le récit encadré n'étant alors qu'une sorte d'auxiliaire qui éclaire l'action principale, soit en fournissant des renseignements supplémentaires, soit en proposant des anecdotes dont le sens symbolique contribue à la compréhension du récit-cadre. Ces deux dernières situations sont illustrées par les techniques bien connues du retour en arrière (dans le cas d'un début in

medias res) et de la mise en abyme : ainsi, dans Le Médecin de campagne, le passé du docteur Benassis, raconté après le début du roman, rend apparent le sens de son œuvre, alors que dans A la recherche du temps perdu de Proust, le récit de l'amour de Swann préfigure de manière symbolique les malheurs amoureux du narrateur. Ce genre d'histoires encadrées sont comme une carte et une boussole fournies au lecteur pour orienter son déchiffrement du récit-cadre.

Dans la prose narrative du dix-neuvième siècle, ces types sont d'ordinaire bien définis, et les récits à deux paliers (ou plus) privilégient clairement soit le récit-cadre, soit le récit-encadré. Le lecteur n'est jamais tenté, en parcourant Autre étude de femme, de chercher au sein de la soirée de Mlle des Touches une intrigue quelconque qui serait éclairée par le récit de la Grande Bretèche; de même, il n'est pas question, à la lecture du Médecin de campague, d'en comprendre l'action comme un prétexte pour raconter la jeunesse du docteur Benassis. Dans ces exemples, le lecteur s'installe facilement à un des paliers de l'œuvre, qu'il tient à juste tutre pour fondamental, et considère les autres comme étant subordonnés au premier.

Concernant Sarrasine, les commentateurs distinguent habituellement entre deux paliers d'importance quantitativement égale. Dans le récit-cadre, nous assistons à une brillante soirée parisienne qui a lieu, probablement en 1830, chez les Lanty — famille immensément riche, mais dont les commencements demeurent obscurs. Le narrateur et la jeune femme (Mme de Rochefide) qui l'accompagne et dont il est amoureux rencontrent un mystérieux vieillard, figure hoffmanesque que les maîtres de la maison entourent d'attentions <sup>1</sup>. Au cours de la soirée, la jeune femme découvre dans un salon de l'hôtel Lanty un tableau représentant Adonis, jeune éphèbe d'une beauté surnaturelle. Ayant promis à la jeune femme la clé du mystère des Lanty, le narrateur la rejoint le lendemain dans son boudoir pour lui raconter — et c'est l'histoire

<sup>1.</sup> Sur la filiation hoffmanesque, voir la Préface de Pierre Brunel à son édition de Sarrasine, Gambara, Massimilla Doni, Gallimard, Folio classique, 1995, p. 7-32, et Pierre Brunel, « Orientations européennes dans Sarrasine » in L'Année balzacienne, 1992, p. 73-85.

encadrée — l'étrange aventure de Sarrasine, jeune sculpteur français parti pour Rome en 1758, où il tombe passionnément amoureux d'une belle cantatrice, la Zambinella. Le sculpteur finit par découvrir que la prétendue chanteuse est un castrat et, tandis qu'il est encore dans l'horreur de cette révélation, il meurt poignardé par les sbires du cardinal Cicognara, « protecteur » de cet homme-femme. Identifié à la fois comme modèle de l'Adonis et comme l'étrange vieillard, le castrat se trouve à l'origine de la fortune des Lanty. Choquée par ce dénouement inattendu, la jeune femme déplore la corruption de la vie parisienne, fait l'éloge de la solitude et congédie son amoureux 1.

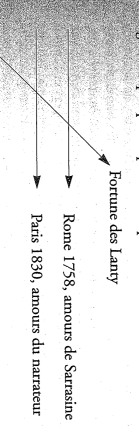
Les critiques ont noté une certaine hésitation dans le calibrage et dans la coordination narrative des deux paliers. Les liens entre les scènes à l'hôtel Lanty et le drame de Sarrasine, par exemple, ne sont pas noués d'une main sûre, le récit oubliant de préciser comment le narrateur a appris l'histoire tragique du sculpteur<sup>2</sup>. On peut également se demander si l'on doit considérer les aventures de Sarrasine comme un ingrédient de l'intrigue, devenue de la sorte principale, du narrateur et de sa jeune amie, ou s'il faut, au contraire, considérer cette intrigue comme un simple prétexte pour l'histoire de Sarrasine, et cela malgré la longueur du récit-cadre qui égale presque celle de l'histoire encadrée.

L'obscurité dans laquelle demeurent plongées les sources du savoir du narrateur est un défaut qui trahit sans doute le manque d'expérience du jeune auteur. La longueur du récit-cadre, en revanche, vient de ce que la nouvelle, tout en se déployant sur deux paliers narratifs — les scènes chez les Lanty et le drame de Sarrasine —, raconte en réalité trois histoires qu'il convient de distinguer : celle du narrateur, celle de Sarrasine, et celle de la famille Lanty. Au début du récit-cadre, le lecteur fait la connaissance du narrateur et de Mme de Rochefide qui, mêlés à la foule de curieux et de bavards rassemblés à l'hôtel Lanty, recueillent pour le bénéfice

du lecteur — et toujours à l'intérieur du récit-cadre — une foule de renseignements sur la richesse fabuleuse et sur les énigmes de la famille Lanty, énigmes dont la clé ne sera trouvée qu'à la fin du récit encadré. Bien qu'il ne fasse pas l'objet d'une narration suivie, le destin des Lanty, doté d'une temporalité propre, croise donc aussi bien l'histoire des amours du narrateur que celle de Sarrasine. Mieux encore, il est nécessaire à leur raccordement.

Remontant à une époque antérieure à l'arrivée de Sarrasine à Rome. Phistoire de la famille Lanty s'organise selon le scénario suivant : un jeune Romain de famille pauvre a été châtré et éduqué pour faire une carrière de chanteur ; d'abord « protégé » par un homme d'Eglise mélomane, il s'émancipe et devient une grande vedette, célèbre par sa voix, sa beauté, sa richesse et ses caprices ; il recueille une nièce qui épouse un certain M. de Lanty et en a deux enfants, un garçon et une fille ; la famille s'installe à Paris vers 1820 dans un superbe hôtel particulier, reçoit la meilleure société et peut prétendre aux plus hautes alliances ; elle entoure de son dévouement le chanteur castrat devenu centenaire, mais garde soigneusement le secret sur l'origine de sa fortune. L'ampleur du récit-cadre s'explique donc par son double contenu anecdotique : il met le lecteur au courant aussi bien des amours du narrateur que de l'énigme des Lanty.

Convenons de figurer l'histoire des amours du narrateur et celle des amours de Sarrasine par deux droites parallèles : réduites à elles-mêmes, elles ne présentent aucun point de contact par où l'une pourrait influer sur le cours de l'autre. Convenons de même de figurer la troisième histoire, celle de la famille Lanty, par une ligne oblique qui coupe les deux parallèles :



会議がある。

Début de Zambinella

<sup>1.</sup> Le paragraphe précédent suit de près le résumé de la nouvelle présenté dans Jean Seznec, « Diderot et Sarrasine », in Diderot Studies IV, Droz, Genève, 1963, p. 237-8.

<sup>2.</sup> Pierre Citron, «Interprétation de Sarrasine», in L'Année balzacienne. P.U.F., 1972, p. 81-95.

aminant les intersections de l'histoire de la famille Lanty

conclut en effet à la condamnation du Paris de 1830 ; du destin scandaleusement heureux de la famille Lanty, la jeune Parisienne et l'enrichissement du castrat; cette même rencontre est au et de Zambinella est sans incidence notable sur la carrière musicale dotes : il cause la fin tragique de Sarrasine ; il est à l'origine de liaison des événements racontés ou impliqués dans les trois anec-C'est en définitive le personnage du chanteur génial qui assure la à la condamnation des passions et surtout, bien sûr, de l'amour scandaleusement malheureux du sculpteur Sarrasine, elle conclut le cours des relations entre le narrateur et son amie. Du destin de l'origine de sa fortune et celui de l'étrange vieillard), change de cette famille. Il est en revanche patent que l'histoire de la famille Lanty est sans incidence notable sur l'ascension parisienne rompt tragiquement une vie qui s'annonçait brillante. De même contraire essentielle à l'histoire de Sarrasine, puisqu'elle interla jeune aristocrate, nous constatons que la rencontre de Sarrasine l'histoire de Sarrasine et celle du couple formé par le narrateur et famille Lanty, à travers l'élucidation de son double mystère (celui l'intersection de l'histoire du narrateur et de son amie avec la les projets amoureux du narrateur. (incluant l'épisode de ses relations avec Sarrasine), il met en échec l'ascension de la famille Lanty; par le récit qui est fait de sa vie Examinant les intersections de l'histoire de la famille Lanty avec

Sans doute les trois histoires ne bénéficient-elles pas de développements quantitativement et qualitativement équivalents. Les amours de Sarrasine font l'objet d'un récit détaillé, celles du narrateur sont évoquées tout au long du récit-cadre, tandis que l'ascension de la famille Lanty n'est connue que par son résultat, le faste mystérieux de l'hôtel Lanty, et les quelques bribes de la longue carrière du chanteur que nous avons relevées. En outre, alors que les deux premières histoires sont racontées suivant l'ordre chronologique de leurs événements, le destin des Lanty est d'abord connu par son aboutissement, et ne peut être reconstruit dans sa chronologie qu'a posteriori, à partir des indications données par le texte entre la fin du récit des amours de Sarrasine et le congé signifié au narrateur par sa jeune amie : il s'ensuit qu'en dépit de son importance comme lien logique assurant la cohérence de la nouvelle, l'histoire de la famille Lanty n'est perçue par le lecteur qu'in-

directement, à l'arrière-plan des deux autres qui occupent à tour de rôle le devant de la scène.

silence le nom du jeune homme, son passé, les débuts de ses rappar l'implication personnelle du narrateur dans les événements d'un romantisme plus intimiste et plus quotidien, ne serait-ce que eriput, lyrique ou sentencieux, est d'un mouvement moins rapide, sanglant; le récit-cadre Amours du narrateur, alternativement descherchant les effets de couleur locale et ne dédaignant pas le roma-Amours de Sarrasine, distanciée dans le temps et dans l'espace, de leur liaison manquée. ports avec la jeune Parisienne, la biographie de celle-ci, les suites amours du narrateur sont à peine évoquées : le texte passe sous un récit complet qui apprend au lecteur l'origine du héros, son boudoir de la jeune aristocrate. Alors que la vie de Sarrasine forme nombre très réduit d'événements : un bal, un rendez-vous dans le à celui qui raconte les amours de Sarrasine, ne met en scène qu'un qu'il raconte. De surcroît, le récit-cadre, bien qu'égal en longueur la situation, la violence de son coup de théâtre, un dénouement nesque à bon marché, s'impose à l'attention par l'étrangeté de ne sont pas qualitativement de même nature : l'histoire enchâssée tempérament, sa jeunesse et le drame qui met fin à sa vie, les Ces deux histoires elles-mêmes, quantitativement comparables,

Le récit-cadre a ici pour fonction de poser l'énigme, de fournir une occasion propice à la narration de l'anecdote principale, de déployer les conséquences à long terme de celle-ci (dans notre cas, la fortune des Lanty) et, enfin, de formuler la moralité de l'histoire. Les personnages du récit-cadre, à qui incombe la tâche de raconter l'histoire encadrée et parfois d'en tirer une leçon morale, sont bien doués d'une certaine autonomie, voire de sentiments et projets qui leur appartiennent en propre : ceux-ci sont néanmoins présentés sous forme d'esquisse allusive, plutôt qu'au sein d'une intrigue pleinement développée.

# seux de construction ; l'anthropologie imaginaire

Les paliers du récit et les trois anecdotes que nous venons d'identifier représentent des données élémentaires du texte qui

devraient en principe pouvoir être observées sans trop de difficulté par le lecteur attentif. Ces données une fois rendues explicites, il devient possible de signaler une multitude de jeux de parallélisme et de contraste qui mettent en relief les motifs les plus frappants de la nouvelle.

causée par les révélations du narrateur à une Parisienne. où le narrateur sait, alors que tout Paris ignore, la catastrophe est prince Chigi au Français fraîchement débarqué; dans le second, au courant, la catastrophe est provoquée par la révélation du secrets de Zambinella qui conditionne une issue malheureuse. un schéma dramatique jusqu'à un certain point similaire : dans sine avec Zambinella, si elle n'entretient aucun rapport de causa-Dans le premier cas, où Sarrasine ignore, alors que tout Rome est l'une et l'autre histoire, c'est en effet la découverte du ou des lité directe avec celle des amours du narrateur, se développe selon épouse et comme mère. C'est encore ainsi que l'histoire de Sarrapersuadée que son destin est d'être trahie comme amante, comme de la nouvelle, décide de se vouer la jeune amie du narrateur, les grâces, conquiert Paris, s'oppose à la stérilité à laquelle, à la fin famille d'adoption, parée de toutes les vertus filiales et de toutes Ainsi, la paradoxale fécondité du chanteur castrat, dont la

l'*avant* et l'*après* du récit des aventures de Sarrasine. A la jeune teur et de sa jeune amie, enfin, est construite sur le contraste entre sion amoureuse et le temps de la désillusion. L'histoire du narrasculpteur; la seconde se divise de même entre le temps de l'illucelle de la vocation triomphante grâce à Bouchardon, maître du celle de la vocation contrariée par la famille et les éducateurs et perte; la première phase elle-même se divise en deux périodes, phase descendante, celle de l'amoureux fourvoyé qui court à sa celle de l'artiste génialement doué en marche vers la gloire, et une Sarrasine s'articule sur le contraste entre une phase ascendante, en 1830 s'oppose à l'éphèbe qu'il fut vers 1758. L'histoire de par la mère et les deux enfants avec la décrépitude du vieillard et et de son passé obscur, de la vitalité florissante du groupe composé mes et des contrastes qui lui sont internes. L'histoire de la famille la terne morosité de M. de Lanty ; le chanteur castrat tel qu'il est Lanty offre en 1830 le tableau contrasté de son présent lumineux Chacune des trois histoires s'articule en outre sur des parallélis-

femme intriguée par les mystères de la maison Lanty et disposée à prêter l'oreille à son compagnon, s'oppose une personne scandalisée par ce qu'elle vient d'entendre et donnant congé à l'imprudent narrateur.

vent en réalité ailleurs. Car une fois que la matière de Sarrasine romanesque global, l'anthropologie imaginaire d'un texte bref sine participe d'une anthropologie imaginaire dont l'histoire, les semble sur l'univers fictif décrit par la nouvelle. Ce qu'il importe est bien comprise et que les effets de construction sont recensés, de mise en valeur d'un contenu dont la force et l'intérêt se trouet de convergence au sein de la nouvelle ne font qu'en effleures artistiques de l'auteur, les considérations sur les jeux de contraste anthropologie, rapportée aux grands axes symboliques de La sa position au sein de l'œuvre balzacienne. L'étude de cette comme Sarrasine ne saurait être comprise sans prendre en compte dont l'œuvre se propose de manière explicite d'inventer un univers comportements des acteurs. S'agissant d'un texte de Balzac, auteur lois et les coutumes rendent intelligibles la psychologie et les et agir comme ils le font. Comme toute œuvre de fiction, Sarranages, ainsi que celle du monde dans lequel on peut penser, aimer Rochefide et du narrateur, mais également la nature de ces personactions de Sarrasine, de la Zambinella, des Lanty, de Mme de de comprendre à ce stade est non seulement la description des le critique en arrive naturellement à se poser des questions d'enla problématique. Ces observations, qui portent sur l'art de soulitexte et en ouvrant des pistes utiles pour la description des choix Comédie humaine, fait l'objet des considérations qui suivent. gner et d'opposer les éléments de l'anecdote, éclairent la technique Tout en mettant en valeur des propriétés moins palpables du

### CHAPITRE XI

### Deux destins d'artiste

Bien que Sarrasine ait été quelque temps destiné à figurer dans les Etudes philosophiques 1, on n'y relève pas, comme dans d'autres œuvres contemporaines, La Peau de chagrin par exemple, de références explicites aux vues métaphysiques ou artistiques propres à Balzac. Il est néanmoins probable que ces vues ont marqué de leur empreinte la conception de l'intrigue et celle des personnages. Dans une certaine mesure du moins, car le fait que Balzac ait retiré Sarrasine des Etudes philosophiques pour le rattacher aux Etudes parisiennes incite à la prudence. Un faisceau de principes philosophiques et esthétiques balzaciens peut ainsi être confronté au destin ou à la psychologie des héros dans le récit des amours de Sarrasine:

la théorie du capital énergétique, de son économie et de sa dépense;

le don de la « spécialité » ;

les difficiles rapports entre les sentiments amoureux et la vocation du génie;

la théorie de l'art et l'intuition du type idéal;

la réflexion sur la masculinité, la féminité et l'androgynie.

1. La nouvelle fait partie du recueil publié en 1831 sous le titre Romans et contes philosophiques (3 volumes) par les éditeurs Urbain Canel et Charles Gosselin. Pour une chronologie complète des publications de Balzac, voir Stéphane Vachon, Les Travaux et les Jours d'Honoré de Balzac, Presses Universitaires de Vincennes-CNRS-Presses de l'Université de Montréal, 1992.

Sarrasine et l'énergie; La Peau de chagrin, Louis Lambert

La biographie de Sarrasine met en relief, du berceau à la tombe, le caractère indomptable de son énergie mise au service de ses passions. Chez l'enfant qui n'a pas encore une conscience nette de son génie, celui-ci se marque d'abord par le refus désordonné des contraintes extérieures; puis, chez l'adolescent qui a reconnu sa vocation de sculpteur, par le sacrifice à l'art de tout ce qui n'est pas l'art; chez l'homme enfin, qui croit avoir trouvé dans la nature la Beauté qu'il cherchait par l'art, par le sacrifice de tout ce qui, art compris, fait obstacle à l'amour.

désespérait les plus jeunes pères... » (lexie 164). à sa place de grossières ébauches, dont le caractère licencieux qui garnissaient le chœur, soit qu'il improvisât, il laissait toujours ment caractérisé : « Soit qu'il copiât les personnages des tableaux passage de Thucydide, croquait le maître de mathématiques, le langue grecque, il dessinait le révérend père qui leur expliquait un sur cette équivalence : « Au lieu d'apprendre les éléments de la evidemment posées comme équivalentes : la nature indisciplinée par un « c'est-à-dire », par un « en d'autres termes », elles sont des heures entières plongé dans de confuses méditations... » (lexies voulait étudier qu'à sa guise, se révoltait souvent, et restait parfois génie naissant : « Il eut l'enfance d'un homme de talent. Il ne mal employée dont la pression éruptive est caractéristique du du futur artiste, mais encore la présence d'un potentiel d'énergie gnent en effet, non seulement le tempérament indocile et violent de talent et d'énergie désordonnée se colore d'un érotisme nettequisses informes » (lexie 161). Quelques lignes plus bas, ce mixte préfet, les valets, le correcteur, et barbouillait tous les murs d'esdu jeune écolier et sa vocation ne font qu'un. Le texte s'attarde 156-7). Bien que l'auteur ne lie pas ces deux phrases juxtaposées Les développements consacrés à l'enfance de Sarrasine souli-

Indépendance farouche, vocation artistique, éros : ces trois facteurs resteront combinés en un seul faisceau sous la prépondérance de l'un ou de l'autre, et manifesteront toujours une énergie qui ne se renie et ne transige jamais, bien qu'il lui arrive de se fixer sur des objets différents. A la première phase anarchique et brouil-lonne succèdent la prise de conscience d'un but et celle des

que son disciple, laissé à lui-même, dépenserait spasmodiquement. sant à chaque instant la quantité trop faible ou excessive d'énergie les changements du vent, Bouchardon canalise le flux en compenpar la furie de quelque pensée, ou en lui confiant d'importants ler, en lui proposant des distractions quand il le voyait emporté des travaux continus. Il réussit à maintenir dans de justes bornes « Bouchardon, prévoyant la violence avec laquelle les passions se seulement l'apprentissage du métier, mais aussi la maîtrise de soi. et entra dans l'atelier de Bouchardon » (lexie 169). Phase de disciqui ne connaissent pas d'obstacles, il obéit aux ordres de son génie moyens requis pour l'atteindre : « Ayant une de ces volontés fortes travaux au moment où il était prêt à se livrer à la dissipation » la fougue extraordinaire de Sarrasine, en lui défendant de travaildéchaîneraient dans cette jeune âme (...) en étouffa l'énergie sous pline et de labeur librement consentis dont l'objectif n'est pas (lexies 177-79). Tel le navigateur habile qui ajuste ses voiles selon

Le voyage à Rome, qui remet en cause les habitudes acquises sous l'influence de Bouchardon, inaugure une phase d'enthousiasme : « Son imagination ardente s'enflamm[a] sous un ciel de cuivre et à l'aspect des monuments » (lexie 198), conduisant le jeune homme à passer « quinze jours dans l'état d'extase qui saisit toutes les jeunes imaginations à l'aspect de la reine des ruines » (lexie 201). Ainsi préparée, la rencontre avec la Zambinella déclenche une éruption volcanique. La passion quitte instantanément son objet premier, le Beau approché par l'art, pour se fixer sur un autre objet, le Beau incarné dans la nature. Glissement dont la plausibilité est soigneusement motivée : « Il admirait en ce moment la beauté idéale de laquelle il avait jusque-là cherché çà et là les perfections dans la nature » (lexie 220).

C'est au plus profond du moi, en amont de toute délibération consciente que le transfert passionnel se produit, accompagné d'effets que le sujet éprouve intensément sans pouvoir en contrôler le flux ou même en localiser le siège : « Quand la Zambinella chanta, ce fut un délire. L'artiste eut froid ; puis il sentit un foyer qui pétilla soudain dans les profondeurs de son être intime, de ce que nous nommons le cœur, faute de mot!» (lexies 230-33). Sarrasine, hors de lui, souhaite « s'élancer sur le théâtre et s'emparer de cette femme » (lexie 237), mais, pour l'instant, cette révolu-

ettroyable colère » (lexies 246-7). avenir, existence, couronnes, tout s'écroula. "Etre aimé d'elle, ou tiel énergétique colossal et mystérieux : « Sa force, centuplée par paralysie correspond néanmoins la libération interne d'un potenà l'acte « Il n'applaudit pas, il ne dit rien (...) A le voir, on eût abattu, faible comme un homme nerveux qui s'est livré à quelque capable d'utiliser ce reliquat d'énergie pour se soustraire à sa conti-239-40). L'épreuve laisse Sarrasine presque sans torce, tout juste sur la répudiation de l'ancienne échelle de valeurs et sur la formumenes se passent dans une sphère inaccessible à l'observation une dépression morale impossible à expliquer, puisque ces phénodit d'un homme froid et stupide » (lexies 234 et 238). A cette nuation : « Bientôt il fut obligé de quitter le théâtre (...). Il était mourir!" tel fut l'arrêt que Sarrasine porta sur lui-même » (lexie lation du programme requis par la nouvelle : « Gloire, science, humaine, tendait à se projeter avec une violence douloureuse » tion qui bouleverse l'homme intérieur ne déclenche pas le passage (lexie 237). Ce qui reste à Sarrasine de conscience de soi se resserre

L'explosion passionnelle s'est accompagnée d'une dépense complète de l'énergie momentanément disponible. Mais la réserve d'énergie nécessaire à l'activité quotidienne se reconstitue bientôt pour être mise au service de la nouvelle vocation : « De retour au logis, il tomba dans un de ces paroxysmes d'activité qui nous révèlent la présence de principes nouveaux dans notre existence » (lexie 251). Le principe amoureux qui anime désormais le sculpteur peut bien sembler nouveau, l'énergie de Sarrasine ne se manifeste pas moins sous la forme, bien familière depuis son enfance, du croquis compulsif : « Il voulut tromper son impatience et son délire en dessinant la Zambinella de mémoire (lexie 251) (...) Sarrasine crayonna sa maîtresse dans toutes les poses (lexie 254) (...) Mais sa pensée furieuse alla plus loin que le dessin. Il voyait la Zambinella, lui parlait, la suppliait, épuisait mille années de vie et de bonheur avec elle » (lexies 255-56).

La sauvagerie qui avait caractérisé les balbutiements de sa première vocation est pourtant bien loin : l'enfant est devenu un homme qui a appris à se maîtriser. Sarrasine, revenu au théâtre, «se familiarisa graduellement avec les émotions trop vives que lui donnait le chant de sa maîtresse; puis il apprivoisa ses yeux à la

voir, et finit par la contempler sans redouter l'explosion de la sourde rage par laquelle il avait été animé le premier jour. Sa passion devint plus profonde en devenant plus tranquille » (lexie 268-270)

« Vouloir nous brûle et Pouvoir nous détruit 2 », c'est que l'homme célèbre formule du vieux marchand dans La Peau de chagrin, sées et les actes, invisibles, n'en sont pas moins réels. Si, selon la matérielle visible, est doublé d'un homme intérieur dont les penpuisque, selon Balzac, l'homme extérieur, celui qui mène une vie ment à cause de l'ivresse cérébrale qui accompagne chaque désir uniquement avec la satisfaction matérielle des désirs, mais égalequ'on se laisse emporter par quelque ivresse cérébrale » (Une lecture de Balzac, p. 15). En outre, le capital de vie ne diminue pas poursuit un désir, qu'on se livre avec violence à une passion, ou en chacun de nous. Ce capital de vie décroît chaque fois qu'on humaine. Elle représente la somme de puissance vitale qu'il y a taire de Bardèche, « cette peau de chagrin est le symbole de la vie proportionnelle à la masse de désirs satisfaits. Selon le commenpeu, la surface qui demeure représentant la quantité de vie dont dant, avec la réalisation de chaque souhait, la peau rétrécit peu à a la vertu de satisfaire tous les désirs de son propriétaire. Cepentin, héros du roman, reçoit un talisman, une peau de chagrin, qui six mois après la première version de Sarrasine. Raphaël de Valenle propriétaire dispose encore. La durée de la vie est inversement idées —, est La Peau de chagrin, roman publié en 1831, à peine raison directe de la puissance des désirs ou de la dissipation des simple, en formulant sa loi fondamentale - la vie décroît en texte qui exprime l'énergétique balzacienne de la manière la plus forme une des nervures centrales de La Comédie humaine<sup>1</sup>. Le de Maurice Bardèche, la thématique de l'énergie et de sa dépense Comme on le sait depuis les études d'Ernst Robert Curtius et

intérieur, qui est la source et le lieu de la force vitale, se voit graduellement miné, voire détruit, par « les désirs les plus fugitifs, les intentions, les pensées les plus rapides, les souhaits les plus secrets » (*Une lecture de Balzac*, p. 19).

La pensée elle-même possède en effet une nature matérielle, comme le professera le héros de Louis Lambert, roman conçu en juin 1832, deux ans après la publication de Sarrasine<sup>1</sup>. Louis Lambert est un jeune génie chez qui l'homme intérieur, doué d'une force hors du commun, vit pour ainsi dire indépendamment de l'homme extérieur. Mais la puissance de la pensée se révèle fatale : tombé amoureux d'une belle et vertueuse jeune fille, Louis Lambert ne peut supporter le surcroît d'énergie intérieure qui résulte du mélange explosif entre le génie et la passion, et sombre dans la folie.

En dépit de la différence du tempérament — aussi introverti chez Louis Lambert ou Raphaël de Valentin qu'extraverti chez Sarrasine —, les trois héros partagent un certain nombre de traits communs. Tous sont d'abord des enfants géniaux mais incompris, Sarrasine et Raphaël ayant chacun à souffrir d'un père tyrannique qui veut que son fils fasse du droit, Sarrasine et Louis Lambert devant défendre leur vocation naissante dans l'entourage hostile du collège. Tous trois connaissent ensuite à Paris la misère de l'étudiant ambitieux et sans ressources.

Plus tard, pour Louis Lambert comme pour Sarrasine, c'est au cours d'une représentation théâtrale que le héros fait l'expérience du désir amoureux. Il s'agit dans les deux cas d'une véritable révélation numineuse, dont la puissance est telle que le héros, hors de lui, est obligé de quitter la salle : « Louis se trouvait un jour au Théâtre-Français placé sur une banquette des secondes galeries, près d'un de ces piliers entre lesquels étaient alors les troisièmes loges. En se levant pendant le premier entr'acte, il vit une jeune femme, jeune et belle, bien mise, décolletée peut-être, et accompagnée d'un amant pour lequel sa figure s'animait de toutes les grâ-

<sup>1.</sup> Ernst Robert Curtius, Balzac, Bonn, Cohen, 1923, chapitre 3, «Energie », p. 73-196, et Maurice Bardèche, Une lecture de Balzac, Les Sept Couleurs, 1964, p. 14-37. Voir également Marc Eigeldinger, La Philosophie de l'art chez Balzac, Pierre Cailler, Genève, 1967, chapitre 1, « Que l'art est un mode de la pensée », p. 13-40.

<sup>2.</sup> Balzac, La Peau de chagrin, in La Comédie humaine, éd. P.-G. Castex, tome X, Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, 1979, p. 85.

<sup>1.</sup> Pour la conception philosophique de Balzac, voir Henri Evans, Louis Lambert et la philosophie de Balzac, Corti, 1951 et Henri Gauthier, L'Image de l'Ibomme intérieur chez Balzac, Droz, 1984.

heur » (*ibid.*, p. 659). tout se passa dans ce monde moral, clos pour la plupart des hompuissance incalculable. Cette passion fut un abîme où le malheumes, et dont les lois lui furent peut-être révélées pour son malla sienne, si flexible et si forte, s'y perdit. Là tout est mystère, car reux jeta tout, abîme où la pensée s'effraie de descendre puisque vigoureuse chez les autres, mais que la vivace ardeur de ses sens bornes, par le premier amour du jeune homme, passion déjà si pente vers l'extase, tout en lui se résolut alors par un amour sans ou de mourir, quitte Paris sans revoir la belle inconnue. Mais le cette brûlante passion, ne s'éteignit pas complètement, peut-être effet si cruel qu'il fut obligé de quitter la salle. S'il n'eût profité la nature de ses idées et son genre de vie durent porter à une devina l'ange sous cette forme. Les riches facultés de son âme, sa féminine : « Aussitôt que Lambert aperçut Mlle de Villenoix, il fil ne tarde pas à se renouer, à l'occasion d'une seconde rencontre rence de Sarrasine qui fait serment d'être aimé de la Zambinella de tuer le jeune homme auquel s'adressaient les regards de cette aurait-il succombé au désir presque invincible qu'il ressentit alors des dernières lueurs de sa raison, qui, dans le premier moment de ces de l'amour, produisit sur l'âme et sur les sens de Lambert un temme : » Aventure sans lendemain : Louis Lambert, à la diffé-

Ces formulations sont remarquablement consonantes, jusque dans le détail du vocabulaire, avec celles qui analysent le coup de foudre dans Sarrasine: « Puis il sentit un foyer qui pétilla soudain dans les profondeurs de son être intime, de ce que nous nommons le cœur, faute de mot! » (lexie 233); « il éprouvait un mouvement de folie, espèce de frénésie qui ne nous agite qu'à cet âge où le désir a je ne sais quoi de terrible et d'infernal » (lexies 235-36); « sa force, centuplée par une dépression morale impossible à expliquer, puisque ces phénomènes se passent dans une sphère inaccessible à l'observation humaine, tendait à se projeter avec une violence douloureuse » (lexie 237).

Le génie métaphysique de Louis Lambert, devinant en Mlle de Villenoix l'« ange » sous la femme, joue dans le destin tragique de

> ussait dans mon cœur, je ne sais où m'aurait conduit la violence ravouer que le jour où j'ai refusé la main que tu me tendais par refus de l'être aimé, mais la violence de son désir ne lui pose était en quête. Certes, les deux passions ne rencontrent pas les cieuse pression que tu m'offrais aussi vivement que ta voix retenamour, j'étais dans un de ces moments de folie où l'on médite un qu'il rencontre un obstacle. En témoigne, adressée à Mlle de Villeobuent de Mile de Villenoix un amour aussi absolu que celui qu'il mêmes obstacles, objectifs ou subjectifs. Sarrasine se heurte au sinc, trouvant réalisé dans la Zambinella l'idéal de beauté dont il de mes désirs » (Louis Lambert, p. 675). meurtre pour posséder une femme. Oui, si j'avais senti la déliun si joli mouvement, triste sagesse qui t'a fait douter de mon mière jadis éprouvée au Théâtre-Français : « Et maintenant je puis noix, une lettre dans laquelle allusion est faite à la pulsion meurlui donne, et c'est en lui-même, dans la violence de son désir, parente). Louis Lambert est dans une situation contraire : il angélique qu'il prend à tort pour une femme, que Sarrasine s'ap-Seraphita, génie dominateur qui veut posséder malgré lui l'être mais comme une femme dont la faiblesse serait le complément Zambinella, non seulement comme une créature idéalement belle, pas de problème : son tempérament violent lui fait percevoir la parfait de sa propre virilité (sous ce rapport, c'est au Wilfrid de Louis Lambert le même rôle fatal que le génie artistique de Sarra-

Subjectif ou objectif, l'obstacle se révèle insurmontable. En un héros comme en l'autre, le désir, orienté et porté à son paroxysme par une compétence exceptionnelle (artistique chez Sarrasine, métaphysique chez Louis Lambert), se fixe en effet sur un partenaire impossible. Impossible, dans le cas de Sarrasine, parce que le partenaire est moins qu'une femme, un castrat indigne du désir qu'il a suscité; dans le cas de Louis Lambert, parce que le partenaire est plus qu'une femme, un ange, et que le désir qui se fixe sur lui n'en est pas digne; d'où la tentative de Louis Lambert de s'émasculer.

L'oncle de Louis Lambert en relate à l'intention du narrateur les phases successives, crise de catalepsie d'abord, puis tentative d'automutilation, refuge dans la démence enfin : « L'exaltation à laquelle dut le faire arriver l'attente du plus grand plaisir physique,

<sup>1.</sup> Balzac, Louis Lambert, in La Comédie humaine, éd. P.-G. Castex, tome XI, Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, 1980, p. 645.

encore agrandie chez lui par la chasteté du corps et par la puissance de l'âme, avait bien pu déterminer cette crise [de catalepsie]
dont les résultats ne sont pas plus connus que la cause. Les lettres
que le hasard a conservées accusent d'ailleurs assez bien sa transition de l'idéalisme pur dans lequel il vivait au sensualisme le plus
aigu. (...) Lorsque son accès [de catalepsie] fut passé (...), mon
neveu tomba dans une terreur profonde, dans une mélancolie que
rien ne put dissiper. Il se crut impuissant. Je me mis à le surveiller
avec l'attention d'une mère pour son enfant, et le surpris heureusement au moment où il allait pratiquer sur lui-même l'opération
à laquelle Origène crut devoir son talent » (ibid., p. 677-79).
Ainsi, alors que Sarrasine découvre la castration dans l'être sur
lequel s'est fixé son désir, Louis Lambert est conduit à fuir la
réalisation de son désir dans une tentative de castration, pour mettre fin au conflit de ses deux natures, angélique et charnelle.

doxe sur ce point, garantit une relative pureté des intentions ment passive. possession et en se repliant sur une jouissance cérébrale absolument, d'échapper au vieillissement en tuant dans l'œuf le désir de pour Louis Lambert, il s'agit de préserver un rapport angélique à rentes, la référence à une autorité ecclésiastique, fût-elle hétéroaimée. Dans les deux cas, en outre, mais avec des inflexions diffédeux livres) soit une créature angélique éminemment digne d'être contre une passion qui les conduit à leur perte, encore que l'objet gène est envisagée par tous deux comme un recours désespéré châtrant son imagination » (La Peau de chagrin, p. 217). Physique accepté le défi, il s'était fait chaste à la manière d'Origène, en « Presque joyeux de devenir une sorte d'automate, il abdiquait la la sphère de l'intellect; pour Raphaël de Valentin, plus radicale de cette passion (intentionnellement nommé « Pauline » dans les pour Louis, morale pour Raphaël, la solution renouvelée d'Oridésir. Pour mieux lutter avec la cruelle puissance dont il avait vie pour vivre, et dépouillait son âme de toutes les poésies du une sorte de castration psychique la solution de son problème : la femme et au monde métaphysique en contenant le désir dans plus maître de soi, Raphaël de Valentin a lui aussi cherché dans Moins radical que Louis Lambert, mais plus méthodique et

Rien de tel dans Sarrasine, où la castration n'affecte pas le sujet

aimant mais l'objet aimé. Ce n'est que par ricochet, et métaphort-quement, qu'on peut spéculer sur la mutilation psychologique du héros. La vraie mutilation est celle de l'autre : elle n'est pas conçue comme un moyen de s'accomplir en sacrifiant le désir à la vocation philosophique (comme dans le cas de Louis Lambert), mais comme obstacle premier à l'accomplissement d'un amour auquel Sarrasine a déjà consenti le sacrifice de sa vocation artistique.

car parmi les grands énergumènes de La Comédie humaine, Sarrasupplémentaire de la passion et, ne parvenant pas à garder son élan créateur, s'est révélé incapable de gérer le choc énergétique sicaires du cardinal Cicognara ne le percent de leurs stylets. Dans à toutes les émotions humaines » (lexie 532), avant même que les werite sur la Zambinella, il se prononcera dejà « mort à tout plaisir, de délire toute une vie, et, accablé, vidé par la découverte de la sine est sans doute un des plus aveugles. Il vivra en quelques jours de vie, sans par ailleurs comprendre tout à fait ce qui lui arrive, n est pas moins tragique. Le cas de Sarrasine est un peu différent, car c'est en succession, la le cas de Louis Lambert, l'homme intérieur, exalté par un vaste les deux forces exercent leur pouvoir délétère. Mais le résultat final passion amoureuse prenant le relais de la vocation artistique, que équilibre, s'est disloqué sous le poids combiné de ces deux forces l'usure de la peau magique, Sarrasine amoureux dévore son capital de l'échec final. Tel Raphaël incapable de renoncer à l'usage et à de Raphaël, de Louis Lambert et de Sarrasine, le trait commun Reste, par-delà ces différences, pour unir les destins contrastés

# Le genie et l'amour; La Maison du Chat-qui-pelote

Tous les artistes de La Comédie humaine ne sont pas voués à semblable échec. Parmi ceux qui réussissent à préserver leur équilibre, on compte les pires et les meilleurs : d'une part Pierre Grassou (héros du récit qui porte son nom), « l'honnête artiste, cette infâme médiocrité, ce cœur d'or, cette loyale vie, ce stupide dessinateur¹», de l'autre Joseph Bridau (La Rabouilleuse), immense

<sup>1.</sup> Balzac, Pierre Grassou, in La Comédie humaine, tome VI, éd. P.-G. Castex, Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, 1977, p. 1108.

obstinés dont le talent s'épuise à la poursuite d'une chimère et rejoignent la grande famille balzacienne des héros orgueilleux et contraire, succombent comme Sarrasine à la tentation de l'absolu modestement sous les auspices de la beauté. Ceux qui, au génie, bourreau de travail, frère généreux et fils modèle qui vit

d'yeux que pour le métier qu'ils pratiquent. dissimule, tout à la fois Niebelung et magicien, au foyer le plus ces cas, la soit de perfection brouille les ressources du métier, chimiste, orientent leur folie vers l'industrie ou l'art, vers une réace groupe de monomanes, selon l'objet de leur passion. Les uns, secret de La Comédie, appartient à ce groupe d'illuminés qui n'ont de résultats monnayables. En ce sens, le grand Gobseck qui se lité technique impersonnelle et inanimée. Dans tout l'éventail de tels Gambara le musicien, Frenhofer le peintre, Balthazar Claës le pourtant possédées à fond, et freine, voire bloque, la production Une distinction supplémentaire peut être faite, à l'intérieur de

exclusif qui lui est voué : les filles de Goriot abandonnent leur Trois cas dans lesquels l'être idéalisé se révèle indigne du culte une virginité (Esther, dans Splendeurs et misères des courtisanes). d'une épouse à son mari (la baronne Hulot, dans La Cousine tion d'un père pour ses enfants (le Père Goriot), l'attachement avoir poussé une passion ordinaire à ses limites extrêmes : l'affectre des êtres humains et se vouent à de tragiques déceptions pour Bette), l'amour d'une fille perdue pour l'homme qui lui a refait laisse son protecteur Herrera livrer Esther au banquier Nucingen. père, le baron Hulot appauvrit et déshonore sa famille, Lucien D'autres personnages prennent pour objet de leur fureur idolà-

monomanie professionnelle d'un Claës ou d'un Frenhofer rage idéalisatrice des passions ordinaires (celle d'un Goriot, d'une trouver leur idéal artistique incarné dans la femme aimée. A la Schinner (dans La Bourse), trois artistes qui trouvent, ou croient baronne Hulot, d'une Esther), ces personnages combinent la Théodore de Sommervieux, Sarrasine et, à certains égards, chez Un troisième cas, qui combine les deux premiers, se réalise chez

dont la démesure invite le malheur.

amoureuse catastrophique. Chez Sommervieux et Sarrasine, en doxalement, une froideur implacables. particulier, le ferment de cet ingrédient supplémentaire, la frénésie malignité du destin. C'est la fixation sur un même objet de la artistique, confère à l'excès de passion une virulence et, paralucidité) artistique dont nous parlerons dans un instant, une cécité à celle là, qui entraîne, en contrepartie de la lucidité (ou de l'extrapassion amoureuse et de l'idéal esthétique, celui-ci frayant la voie la foudre. Mais ce malheur n'est pas simplement imputable à la vocation artistique et l'amour a chez Balzac la propriété d'attirer Comme la critique l'a souvent remarqué, ce mélange entre la

à la boutique du Chat-qui-pelote, rue Saint-Denis, et tombe en nait d'une manière quasi surnaturelle. L'artiste la compara invoteu qui détachait plus vivement les contours de sa tête et l'illumijeune fille dont le « buste semblait se mouvoir dans un cercle de monde | » : la salle à manger qui se découpe dans la lumière au arrêt devant « un tableau qui aurait arrêté tous les peintres du vieux, jeune peintre d'origine aristocratique, jette un coup d'œil donc contemporain exact de Sarrasine, Théodore de Sommerque le tableau couronné est son propre portrait : « En ce moment, Augustine se fait conduire au Louvre et constate avec un frisson salon, ces œuvres connaissent un succès dont la rumeur arrive dans son atelier (pendant sa réclusion, qui n'avait duré qu'une que dans un moment d'extase, Sommervieux s'enferme huit mois Tombé amoureux, comme Sarrasine, de cette créature divine aper-Cest la belle Augustine, fille cadette du marchand Guillaume. le groupe assis autour de la table et, éclairée par la lampe, une fond du magasin obscur, le linge blanc, l'argenterie, les cristaux, ses yeux effrayés rencontrèrent la figure enflammée du jeune peinjusqu'à la petite « Thébaïde de la rue Saint-Denis » (p. diner chez les Guillaume et un portrait d'Augustine. Exposées au peint deux toiles, un petit tableau de chevalet qui représente le huitaine de jours, Sarrasine n'avait produit que des esquisses) ; il ontairement à un ange exilé qui se souvient du ciel » (p. 53). Dans La Maison du Chat-qui-pelote, récit publié en 1830 et

tiste dans Pierre Laubriet, L'Intelligence de l'art chez Balzac, Didier, 1958. 1. Pour une discussion approfondie, voir le sous-chapitre sur les types d'ar-

<sup>1.</sup> Balzac, *La Maison du Chat-qui-pelote*, in *La Comédie humaine*, tome I, ed. P.-G. Castex, Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, 1976, p. 52.

tre » qui lui dit à l'oreille : « Vous voyez ce que l'amour m'a inspiré » (*ibid*.). Une idylle se noue et, malgré la sagesse de M. Guillaume dont les axiomes favoris « étaient que, pour trouver le bonheur, une femme devait épouser un homme de sa classe; on était toujours tôt ou tard puni d'avoir voulu monter trop haut; (...) un mari qui parlait grec et la femme latin risquaient de mourir de faim » (p. 69), le mariage a bientôt lieu.

timé Augustine et celle de s'être fié à la duchesse. Au cours d'une supporter ni le mépris de la duchesse ni le retour dans son foyer s'est révélé indigne. L'infortunée Augustine tente alors une démarnuit, Augustine meurt de chagrin. vieux met en pièces le cadre et déchire la toile; au cours de la qu'Augustine aurait attribués à la démence » (p. 92-93), Sommerà l'artiste des paroles et des actes qu'une femme moins jeune scène de ménage « à la fin de laquelle l'ivresse de la colère suggéra d'une œuvre qui proclame sa double erreur : celle d'avoir sures et vous mériterez votre sort!» (p. 91). Mais Théodore ne peut tresse de votre mari pendant cent ans, vous n'êtes pas une femme avec ces mots : « Si, armée de ce talisman, vous n'êtes pas matche désespérée et va se confier à la duchesse qui lui rend le portrait rivale, ce don est celui d'une création artistique dont le modèle console de la médiocrité de sa femme en cherchant les faveurs de et sort dans le monde accompagné d'Augustine, celle-ci laisse, vivre » (p. 73). Lorsque le peintre reprend son train de vie habituel n'en reste pas moins « l'ignorante petite fille qui vivait obscurétardent pas à poindre : s'abandonnant à son amour, Augustine le portrait d'Augustine : manière symbolique de la livrer à sa la duchesse de Carigliano, à laquelle il offre en gage de dévotion l'étroitesse de ses pensées » (p. 74). Bientôt Sommervieux se hélas, « percer son ignorance, l'impropriété de son langage et ment rue Saint-Denis » et ne conçoit pas la nécessité de « prendre entière sans que le moindre nuage vînt altérer l'azur du ciel sous dait Théodore fit dévorer au jeune ménage près d'une année déception avance ici au ralenti : « La fougue de passion qui posse les manières, l'instruction, le ton du monde dans lequel elle devait lequel ils vivaient » (p. 72). Mais les premiers signes du drame ne A la différence de ce qui se passe dans Sarrasine, l'inévitable

Sarrasine avait, lui aussi, tenté de détruire l'image de la Zambi-

nella (« Il saisit un marteau et le lança sur la statue avec une force si extravagante, qu'il la manqua », lexies 533-34), et pour des raisons semblables : témoignages du dérèglement de la force greatrice, le portrait et la statue fixent, l'un sur la toile et l'autre dans la glaise, une fusion impossible dans la réalité entre l'idéal artistique et son modèle terrestre ; ils constituent au dossier moral des deux artistes des pièces à charge qu'il importe de détruire.

La Zambinella déçoit son amant par une déficience du corps, Augustine par celle de son esprit. La révélation de cette déficience est fulgurante pour Sarrasine, graduelle pour Sommervieux. Elle conduit le premier à la mort et fait de l'autre un meurtrier. Il teste que les deux récits décrivent l'issue fatale d'une même méprise : née d'une confusion et d'une surexcitation réciproque des deux passions que sont l'amour et l'art, l'idéalisation de la temme se conclut par l'humiliante découverte de son indignité.

### Le don de « spécialité »

Dans l'œuvre de Balzac, le principe énergétique entre en combinaison, d'une manière à la fois tragique et féconde, avec un autre concept, celui de la « spécialité ». Emprunté à Swedenborg, ce terme désigne d'abord la vision de Dieu sans intermédiaire. La spécialité consiste à voir les choses du monde matériel aussi bien que celles du monde spirituel dans leurs ramifications originelles et séquentielles. Ainsi, pour Balzac qui, dans Louis Lambert, se hasarde aux jeux hâtifs de l'étymologie en remontant à species (« vour tout, et d'un seul coup », p. 688); à speculum (« miroir ou moyen d'apprécier une chose en la voyant tout entière »), Jésus, comme Napoléon, étaient des « spécialistes » ¹. Les hommes de genie, explique encore Suzanne Bérard, possèdent « une sorte de vue intérieure qui supplée en eux à l'expérience sensible et à la connaissance intellectuelle. Leur âme fonctionne comme le miroir

<sup>1</sup> Voir l'excellent article « Balzac » de G. Vannier, in J.-P. de Beaumarchais, Daniel Couty et Alain Rey, *Dictionnaire des littératures de langue française*, rome I, Bordas, 1984, p. 120-143, citation à la page 129.

concentrique de l'univers dont parlait Leibniz 1 ». Cette seconde vue, qui troue l'écran des phénomènes pour accéder à l'illumination nouménale, est encore définie par Balzac en 1830, dans la préface à *La Peau de chagrin*, comme le pouvoir qu'ont les créateurs « de faire venir l'univers dans leur cerveau », voire d'utiliser leur cerveau comme « un talisman avec lequel ils abolissent les lois du temps et de l'espace » (*La Peau de chagrin*, p. 53).

consiste la différence qui sépare les gens du premier des gens du sociaux) : « Le génie en toute chose, écrit-il dans Splendeurs et second ordre<sup>3</sup>. » mène, le reste des œuvres remarquables se doit au talent. En ceci vrai dans la sphère du crime, comme Molière dans la sphère de la ble. Jacques Collin, par exemple, « cet homme prodigieux devinat en ceci qu'il bénéficie en sa partie d'un don de divination infaillitous les jours sa « spécialisation », peut être dit un « spécialiste » vité, quelle que soit ce que nous nommons dans le langage de restreint, tout homme de génie, quelle que soit sa sphère d'actiune espèce de vue intérieure qui pénètre tout<sup>2</sup>. » En un sens plus ses larges paupières. — Par quel pouvoir ? dit la curieuse Minna. « Oui, j'ai vu les causes, dit Séraphitüs en abaissant sur ses yeux misères des courtisanes, est une intuition. Au-dessous de ce phéno-(et, ajouterons-nous, comme Balzac dans la sphère des types poésie dramatique, comme Cuvier avec les créations disparues» — J'ai le don de Spécialité, lui répondit-il. La Spécialité constitue se prévaut dans Séraphîta l'ange qui catéchise la fille du pasteur A son plus haut degré, le « spécialisme » absolu est celui dont

La spécialité, qui ressemble à une prise du point de vue de Dieu sur les choses, reste bien entendu sectorielle, compte tenu de la finitude humaine, et son exercice entraîne par compensation une usure précoce de l'organisme utilisateur. Facino Cane, dans la nouvelle qui porte son nom, a d'étranges rapports avec l'or, qui

à travers le mur qu'il est en train de creuser, mais il est ensuite frappé de cécité, payant ainsi le prix ordinaire de la voyance. est pour ainsi dire sa « spécialité » : il perçoit le trésor de Venise

L'illumination de la « spécialité » peut en principe se limiter à une intuition passive, exempte d'efforts ruineux; c'est la forme qu'elle prend dans le cas des génies purement contemplatifs et par conséquent économes de leur capital énergétique. Mais le génie créateur relève d'une autre option. Comme l'observe Olivier Bonard à propos des artistes de *La Comédie humaine*, l'exercice de la spécialité n'est pas uniquement fondé sur l'intuition, le regard et la pénétration visuelle, mais il correspond « à une brusque et impérieuse mobilisation de la volonté, à un désir irrésistible de travail que seul le travail le plus concret et le plus matériel apaisera¹ ». L'option de la spécialité créatrice est donc celle d'une l'energie investie dans les œuvres aux dépens de la longueur de

se représenter les héros d'Homère » (lexie 157). A l'instar de Louis suppression de l'espace phénoménal, une présence immédiate de tion de la Zambinella sur la scène de l'Argentina, le contact qui cela se marque-t-il? Une multiplicité de détails, concernant qu'il ne voyait plus ni salle, ni spectateurs, ni acteurs, n'entendait sétablit entre l'artiste et le chef-d'œuvre incarné implique, par la sont refusées aux yeux matériels. Ainsi, lors de la première apparipour ainsi dire séparé de son corps et d'apercevoir des réalités qui Lambert, l'homme intérieur de Sarrasine semble capable de vivre etantôt à contempler ses camarades quand ils jouaient, tantôt à uste à flotter entre le réel et la fiction : il est décrit comme occupé jeune collégien signalent très tôt dans le récit la tendance de l'ardoctrine du « spécialisme ». Ainsi les confuses méditations du notamment son enfance, sont pour le moins compatibles avec la de l'arriste génialement doué, est-il un « spécialiste » et comment l'objet ravissant au sujet extasié : « Il était si complètement ivre, ui et la Zambinella, il la possédait, ses yeux, attachés sur elle, dus de musique. Bien mieux, il n'existait pas de distance entre Cela étant, Sarrasine, désigné par Balzac comme le type même

<sup>1.</sup> Suzanne Bérard, « Une énigme balzacienne : la "spécialité" », in L'Annue balzacienne, 1965, p. 61-82. Le passage cité se trouve à la page 64.

<sup>2.</sup> Balzac, Seraphîta, in La Comédie humaine, éd. P.-G. Castex, tome XI. Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, 1980, p. 794.

<sup>3.</sup> Balzac, Splendeurs et misères des courtisanes, in La Comédie humaine, éd. P.-G. Castex, tome VI, Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, 1977, p. 733.

Olivier Bonard, La Peinture dans la création balzacienne, Genève, Droz.
 p. 69.

s'emparaient d'elle. Une puissance presque diabolique lui permettait de sentir le vent de cette voix, de respirer la poudre embaumée dont ses cheveux étaient imprégnés, de voir les méplats de ce visage, d'y compter les veines bleues qui en nuançaient la peau satinée » (lexies 241-242).

par la chair » (*op. cit.*, p. 76). quence inévitable l'impossibilité et la malédiction de la possession puiser ». « La possession par le regard et par l'imagination, observe ces années, sans rien omettre » et « les mettait à sec à force d'y sein le terme épuisait, qui signifie ici à la fois « considérait à fond nella, lui parlait, la suppliait, épuisait mille années de vie et de naire acuité, cette vision erronée entraîne une dépense d'énergie qu'en réalité il s'agit d'un homme. Or, en vertu de son extraordi malgré les vêtements qui cachent son corps, sans se rendre compte ainsi Sarrasine, dans son exaltation, croit « copier » la Zambinella artistique, infaillible pour détecter l'idéale beauté investie dans sculpteur, elle tend à obscurcir tout ce qui est à la périphérie sur un point lumineux les facultés intellectuelles et affectives du Olivier Bonard, si exaltante soit-elle, entraîne comme une conse bonheur avec elle » (lexie 256), Balzac emploie sans doute à des décrivant la pensée furieuse de Sarrasine qui « voyait la Zambicérébrale aussi exténuante que la satisfaction réelle des désirs. En et de « vérité » poétique, mais dépourvue de support objectif tois surexcitée et dévoyée par le désir charnel, la spécialité égare hors du champ proprement dit de la spécialité. Se trouvant à la ci, en retour, entraîne une cécité tragique envers tout ce qui tombe Dans le cas d'un artiste amoureux, en particulier, la compétence seulement par la quantité d'énergie vitale qu'elle consomme, mais l'artiste dans une perception imaginaire, hallucinante de précision l'apparence, donne le branle à la passion amoureuse, mais cellepar les lisières qu'elle impose au champ visuel : en concentrant La spécialité de Sarrasine est cependant un don dangereux, non

## Le type idéal; le théâtre et l'actrice

Cette malédiction, qui frappe les artistes amoureux, opère en deux temps. Au début de leur passion, en reportant la force de la

seconde vue sur l'objet de leur amour, les artistes s'abusent sur la véritable nature de l'être aimé; dans un second temps, la découverte de ce malentendu détruit non seulement l'amour, mais, comme on le voit bien dans Sarrasine, elle perturbe à fond les rapports entre le personnage et son art. Le point de départ de ce mouvement inéluctable est l'instant où l'artiste aperçoit pour la première fois l'objet de son désir et subit une véritable révélation numineuse.

qui cause au sculpteur le grand choc amoureux : « Cette voix agile, s'agit d'abord, dans Sarrasine, d'un coup de foudre subit au théàsi, le chant étant à l'opéra l'aspect le plus séduisant et le moins elle sera d'autant plus factice, et ce n'est peut-être pas un hasard d'un possible à découvrir ou à inventer » (L'Ange et l'Automate, c'est poursuivre une image parce qu'elle est l'image d'autre chose, vérité, laisser la proie pour l'ombre, poursuivre une image, mais fraîche et d'un timbre argenté, souple comme un fil auquel le réaliste du spectacle, c'est précisément la voix de la Zambinella Ainsi en va-t-il de la passion de Sarrasine : inspirée par une actrice, par le spectateur qui la contemple, cette créature artificielle ne lie dans Sylvie de Nerval, être une « femme sans cœur » ; recréée dienne, écrit Ross Chambers, c'est (...) préférer une illusion à la vide qui demande à être comblé, l'actrice figure, dans la littérature l'enigmatique danseuse Mignon dans Les Années d'apprentissage de ue, d'une passion éprouvée pour une actrice. Les travaux de Ross peut nen apporter à son Pygmalion : elle est hantée par la stérilité. incarnation de la pure absence, se révèle si souvent, comme Aurép. 12). C'est pour cette raison, continue Chambers, que l'actrice, qu'un ange et aussi irréelle qu'un automate. Personnage virtuel, de l'actrice dans la littérature romantique : à commencer par Chambers sur ce topos 1 ont mis en relief le caractère insaisissable du dix-neuvième siècle, la Muse de l'absence : « Aimer une comé-Wilhelm Meister de Gœthe, l'actrice est à la fois aussi éblouissante Deux aspects de cette révélation méritent d'être soulignés. Il

<sup>1</sup> Ross Chambers, L'Ange et l'Automate. Variations sur le mythe de l'actrice de Nevual à Proust, Archives des lettres modernes, n° 128, 1971. Voir également du même auteur, « Gautier et le complexe de Pygmalion », in Revue d'histoire littéraire de la France, IV, juillet-août 1972, p. 641-58.

des sexes 1. cantatrice — ange et automate — en plein exercice de son sions humaines » (lexies 243-5). Le sculpteur se laisse ravir par la chés par les délices convulsives trop rarement données par les pasqu'il laissa plus d'une fois échapper de ces cris involontaires arradéveloppe et disperse, cette voix attaquait si vivement son âme tient pas à une femme, mais à un être qui transcende l'opposition lique n'exerce une séduction si extrême que parce qu'elle n'apparéblouissante irréalité. On apprendra plus tard que cette voix angémoindre souffle d'air donne une forme, qu'il roule et déroule

erreur tenant à ce qu'il n'a pas imaginé que son idéal de beauté de l'idéal de beauté qui, croit-il, s'y incarne effectivement, sa seule tombe amoureux, non pas de la projection de ses fantasmes, mais artistiques du sculpteur que raniment et comblent avec une viomais résulte d'une sorte de complicité qui s'établit entre l'appal'amoureux. Dans le cas de Sarrasine, ce sont toutes les obsessions rence extérieure de celle-ci et le vice ou l'obsession cachés de en exclusivité aux propriétés intrinsèques de la personne visée lence sauvage la vue, puis l'audition de la cantatrice : le héros

qu'elles ont de beau » (Seznec, art. cit., p. 243). On reconnaît de belles parties et des parties difformes ; je prends de chacune ce épars dans la nature : « Quand je veux faire une statue de belle art consiste à réunir en une œuvre unique des fragments de beauté son texte d'un long préambule sur la question du Beau idéal et le Salon de 1767 de Diderot, signale que ce dernier fait précéder nec, dans l'article déjà cité qui prouve les rapports entre Sarrasine absolu et l'exaltation des pouvoirs créateurs de l'artiste. Jean Sezcomporte en même temps la promesse du bonheur amoureux inséparable, en sorte que la réalisation érotique du beau idéa concerne la fusion de l'érotisme et de l'esthétique en un mixte femme, j'en fais déshabiller un grand nombre; toutes m'offrent L'interlocuteur fictif de Diderot, un sculpteur, soutient que son On touche ici au deuxième aspect du coup de foudre, qui

ait pu se fixer sur un autre corps que celui d'une femme. L'élément qui amorce la révélation amoureuse n'appartient pas

> t-elle au même degré sous le chaud soleil de Rome? Par ailleurs, tions de la Grèce antique » (lexie 221), cette impossibilité existecontrer jamais sous le ciel froid de Paris les riches et suaves créaensin le cou d'une jeune fille et les mains de cette femme, et les souvent ignoble, les rondeurs d'une jambe accomplie ; à tel autre qu'une femme, c'était un chef-d'œuvre » (lexie 227). Sarrasine ce que Diderot jugeait impossible, une femme qui réalise et relève le défi, puisqu'elle offre précisément comme modèle à genoux polis de cet enfant » (lexie 220). Mais alors que l'esthétiles contours du sein; à celui-là, ses blanches épaules; prenant et là les perfections dans la nature en demandant à un modèle, nella, la pratique préconisée par l'interlocuteur de Diderot. Dans rejette cette thèse, qu'il qualifie de « vieux conte »; Balzac, en parfaitement l'idéal de beauté dont il est en quête : « C'était plus la nature, la situation décrite par Balzac en prend le contre-pied que néo-classique refuse à la parfaite beauté le droit d'exister dans sa quête de la beauté idéale, Sarrasine avait en effet « cherché çà revanche, attribue à son héros, avant la rencontre de la Zambithèse, si on la réduit à un simple précepte éclectique. Diderot, lui, étaient pas moins conscients des difficultés impliquées par cette belles, pour les recombiner dans une représentation qui n'aspirent l'extraction du beau idéal. Les théoriciens de l'art classique n'en devait emprunter à une infinité d'individus les parties les plus n etant pas la nature telle quelle, mais la belle nature, l'artiste unanimement admise à l'âge classique : le véritable objet de l'art dans ce passage l'écho vulgarisé d'une thèse platonicienne presque point à la reproduction de la contingence individuelle, mais à Pourquoi pas, en effet? S'il est exclu que l'artiste puisse « ren-

ne pourrait-il pas s'incarner dans la réalité? Le vrai pouvant quelavec l'infinie fantaisie de la nature, l'idéal de beauté d'un individu pourquoi, par un caprice des plus rares encore, mais compatible à l'improbable et au bizarre, le romantique l'affectionne. delà du vraisemblable : à la différence du classique, qui répugne quefois n'être pas vraisemblable, on peut faire vrai en allant au-

quête : la perfection incarnée lui fournit un modèle imperfectible te? Comme artiste créateur, il n'éprouve plus l'aiguillon de la mais sous celle d'objet naturel, qu'en peut-il résulter pour l'artis-Mais si l'idéal devient réalité, non sous forme d'œuvre d'art,

<sup>1.</sup> Nous remercions Janine Jallat d'avoir attiré notre attention sur cet impor-

Tout au plus peut-il utiliser sa virtuosité technique à se faire le copiste du modèle en une suite de variations sans fin. Comme homme sujet au désir, en revanche, le voici comblé, du moins si la nature n'a pas, par une autre de ses fantaisies, grevé le modèle d'un *être* indigne de son *paraître*. Le drame de Sarrasine revient à ceci : l'artiste, trouvant réalisée dans la nature l'apparence parfaite de l'idéal féminin dont il est en quête, transfère sa passion sur cette idole ; quand ensuite il se révèle qu'une distance sépare l'être du paraître, le héros a perdu sur les deux tableaux. Comme artiste créateur, il perd sa raison d'être avec la révélation de l'apparence idéale déjà créée par la nature ; comme amoureux, lorsqu'il découvre que l'apparence sur laquelle s'est fixé son désir est un mirage.

statue, forme idéale de l'éternel féminin, descende de son piédestal médité le Banquet de Platon, n'aurait pas pu souhaiter que sa voir la satisfaire, l'aspiration à cet idéal : Pygmalion, s'il avait retour vers les objets naturels imparfaits qui ont éveillé, sans pouascendante par laquelle l'artiste s'élève à l'idéal est en principe sans dans une femme réelle. celle d'un Pygmalion à qui son destin aurait perfidement concédé choix, quoique à un degré de violence ouverte moindre. L'hypomort de la femme aimée, mais il s'accomplit comme artiste. Dans dans la même impasse que Sarrasine, s'en sort mieux : il cause la pour devenir un être de chair. Sommervieux, d'abord fourvoyé charnel de l'homme à posséder la femme idéale supposée incarnée le désir qui aiguillonne la compétence de l'artiste à transcender thèse de Balzac, en ce qui concerne Sarrasine, est différente : c'est femme idéale, mais la compétence de l'artiste qui surexcite le désir l'imperfection des femmes réelles vers la représentation d'une l'eût fixé dans le marbre. Que se passe-t-il alors? Ce n'est plus l'incarnation de son chef-d'œuvre, non pas après, mais avant qu'il Le Chef-d'œuvre inconnu, Poussin, nous le verrons, fera le même Selon la position classique reprise par Diderot, la dialectique

Le texte dit que Sarrasine se trouve soudain devant la Zambinella comme Pygmalion devant sa statue « pour lui descendue de son piédestal » (lexie 229). Balzac consigne aussitôt l'ambivalence de ce chef-d'œuvre naturel : « Il se trouvait dans cette création inespérée, de l'amour à ravir tous les hommes et des beautés dignes de satisfaire un critique » (lexie 228). Le cumul de deux

fonctions distinctes, l'une érotique (ravir tous les hommes), l'autre esthétique (satisfaire un critique), est bien marqué; mais surtout la fonction esthétique elle-même est caractérisée comme purement contemplative; le chef-d'œuvre n'étant plus à faire, sauf à le « copier » comme fera Sarrasine (lexie 265) puis Girodet ou Vien (lexie 546), il stimule l'œil du critique, mais non la main de l'article créateur.

Sarrasine, après avoir vu la Zambinella, n'est donc plus un artiste en quête d'une perfection qu'il approche d'œuvre en œuvre, mais un homme désireux de consommer la perfection offerte à sa contemplation. Il s'ensuit un renversement de la fin et des moyens, attesté dès le retour de Sarrasine à son logis par « un de ces paroxysmes d'activité qui nous révèlent la présence de principes nouveaux dans notre existence » (lexie 251). Dès cet instant, en effet, ce n'est plus la femme qui sert à réaliser le chef-d'œuvre, c'est l'œuvre d'art qui sert à réaliser, en l'absence de la femme, un substitut fantasmatique de sa présence : « En proie à cette première fièvre d'amour qui tient autant au plaisir qu'à la douleur, il voulut tromper son impatience et son délire en dessinant la Zambinella de mémoire » (lexie 251) ; « Pendant une huitaine de jours, il vécut toute une vie, occupé le matin à pétrir la glaise à l'aide de laquelle il réussissait à copier la Zambinella » (lexie 265).

en copiant la Zambinella, ou plutôt le souvenir hallucinant de la don de double vue aidant, il n'y aura rien d'étonnant à ce qu'il nine si ardemment désirées, desquelles un sculpteur est, tout à la vivantes et délicates, ces exquises proportions de la nature fémide la femme. La Zambinella, en effet, « lui montrait réunies, bien «spécialiste» l'idéal de la femme à travers la cantatrice, mais ne de rubans qui la lui dérobaient » (lexie 266). Mais le succès a son réussise à «radiographier» cette essence sous la forme d'un nu, fois, le juge le plus sévère et le plus passionné » (lexie 222). Le ment, non une femme imparfaite, mais une parfaite contretaçon femme dont le support occasionnel se trouve être, paradoxale-Aussi peut-il, sans se mettre en infraction par rapport à l'essence perçoit ni le travesti sous la femme ni le castrat sous le travesti. Zambinella, « malgré les voiles, les jupes, les corsets et les nœuds de la féminité, fixer sur le papier ou dans la glaise un idéal de la Sarrasine, sculpteur génial mais sexologue médiocre, voit en

revers: Sarrasine est entraîné dans une impasse tragique quand il s'imagine que sa compétence d'artiste, dont l'acuité s'aiguise encore au feu du désir qu'elle exacerbe, lui donne une garantie absolue de la féminité de la Zambinella: « Crois-tu pouvoir tromper l'œil d'un artiste? N'ai-je pas, depuis dix jours, dévoré, scruté, admiré tes perfections? Une femme seule peut avoir ce bras rond et moelleux, ces contours élégants » (lexies 419-421).

Quand plus tard la femme se révèle n'être qu'apparence de femme, la statue, qui n'est plus que l'apparence d'une apparence, tombe de son piédestal : à la différence de Vien ou de Girodet, Sarrasine ne la voit pas avec les yeux d'un artiste ou d'un esthète, mais avec ceux d'un amoureux. La statue était une idole façonnée pour représenter la divinité ; quand l'idolâtre a perdu la foi, la statue devient mensonge ; sa beauté idéale, interprétée comme un appât trompeur, n'est alors perçue par le nouvel iconoclaste que comme une raison supplémentaire de la détruire.

# L'artiste et son modèle; Le Chef-d'œuvre inconnu

Le récit enchâssé, l'histoire de Sarrasine, était introduit dans l'édition de 1830 par le sous-titre « Une passion d'artiste ». D'où l'on peut inférer qu'entre la vocation artistique de Sarrasine et sa passion pour la Zambinella Balzac entendait affirmer l'existence d'un lien essentiel et fatal : comme si l'artiste, en tant qu'artiste, était plus qu'un autre exposé à succomber aux apparences de l'idéale beauté. Telle serait en effet la leçon de cet exemplum : la quête d'œuvre en œuvre de la beauté idéale, quête stimulée par l'observation de modèles imparfaits et qui jalonne normalement la carrière de l'artiste, s'arrête brusquement pour Sarrasine le jour où cet idéal de beauté lui paraît offert par la nature elle-même; comme ce chef-d'œuvre naturel se réalise sous la forme d'une beauté féminine idéale, le désir amoureux prend le relais du désir artistique qui lui a frayé la voie et qui s'efface désormais, réduit à des travaux de simple « copie ». L'amant tue l'artiste:

Ce schème d'intrigue repose à vrai dire sur une conception assez rudimentaire des rapports entre l'artiste et son œuvre : elle réduit la quête de l'artiste à la recherche d'un modèle parfait et

raisonne comme si, ce modèle étant trouvé, sa reproduction sur la toile devenait une affaire de routine. C'est ainsi, en particulier, que nous est présenté le « paroxysme d'activité » dans lequel tombe Sarrasine pendant les huit jours qui suivent son coup de foudre : il crayonne et modèle fiévreusement, mais sans que la fixation du modèle sur le papier ou dans la glaise nécessite autre chose que l'application des procédés techniques appris dans l'atelier de Bouchardon.

La conscience d'avoir indûment simplifié son sujet a-t-elle pu motiver Balzac lorsque, un an après Sarrasine, il reprend dans Le Chef-d'œuvre inconnu le thème de l'artiste amoureux d'une femme idéalement belle? C'est en tout cas sans ignorer, cette fois, que la finalité de l'artiste, en tant que tel, n'est pas de découvrir un modèle idéal ready made et de le reproduire servilement, mais de le recréer par des moyens qu'il faut inventer : « La mission de l'art, adra Frenhofer, n'est pas de copier la nature, mais de l'exprimer 1. »

Dans Le Chef-d'æuvre inconnu subsistera bien un vestige de la problématique étriquée de Sarrasine: en témoigne le besoin exprimé par Frenhofer de trouver dans la nature, incarné par une femme réelle, un modèle de beauté idéale qui puisse l'aider à achever son tableau: « Il m'a manqué jusqu'à présent de rencontrer une femme irréprochable, un corps dont les contours soient d'une beauté parfaite, et dont la carnation... Mais où est-elle vivante, dit-il en s'interrompant, cette introuvable Vénus des anciens, si souvent cherchée, et dont nous rencontrons à peine quelques beautés éparses? Oh! pour voir un moment, une seule fois, la nature divine complète, l'idéal enfin, je donnerais toute ma fortune, mais j'irais te chercher dans tes limbes, beauté céleste!» (p. 426).

De cette religion du modèle idéal témoignent également, dans un moment de doute, le projet formé par le vieillard de partir pour la Grèce ou la Turquie, contrées où la perfection hellénique peut encore se trouver à l'état de nature, et le marché passé avec Nicolas Poussin lorsqu'il se révèle que celui-ci dispose, en la personne de Gillette, de l'idéal cherché. Mais ce troc, si utile qu'il

l. Balzac, Le Chef-d'œuvre inconnu, in La Comédie humaine, éd. P.-G. Casex. 10me X, Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, 1979, p. 418.

soit au progrès de l'intrigue et à la caractérisation des personnages, ne sera pas destiné à contribuer, comme il avait été d'abord envisagé, à la finition du chef-d'œuvre : le tableau étant achevé quand Gillette pose devant Frenhofer, la femme idéale « naturelle » se révèle n'avoir d'intérêt pour le vieux peintre que dans la mesure où elle lui permet de vérifier la supériorité de la femme idéale « artificielle » qu'il vient de créer, non d'après nature, mais en poussant jusqu'à leurs conséquences extrêmes les recettes de l'art léguées par son maître Mabuse.

Supériorité en quel sens? Non du point de vue de la conformité aux canons classiques de la beauté, car sous ce rapport, un idéal vaut l'autre et rien ne permet de penser que Gillette le cède en rien à l'ancien modèle de Frenhofer, Catherine Lescault, mais d'un autre point de vue, celui de l'impression de réalité: Frenhofer triomphe quand il se persuade que sa Catherine est perçue comme aussi belle, et surtout comme aussi vivante que la femme réelle avec laquelle il la confronte: « Entrez, entrez, leur dit le vieillard rayonnant de bonheur. Mon œuvre est parfaite, et maintenant je puis la montrer avec orgueil. (...) Vous êtes devant une femme et vous cherchez un tableau (...) Où est l'art? perdu, disparul! (...) Ne semble-t-il pas que vous puissiez passer la main sur ce dos? (...) Mais elle a respiré, je crois! Le sein, voyez? (...) Les chairs palpitent. Elle va se lever, attendez » (p. 434-35).

Cette perfection dans le rendu de la vie, Frenhofer l'attribue à un choix technique qu'il a poussé à ses dernières conséquences : la préférence donnée aux Italiens (Raphaël, Titien, Véronèse) sur les Allemands (Holbein, Dürer), la rupture de l'équilibre entre la ligne et la couleur, le contour et le volume, la forme et la matière, le dessin et la peinture, la pensée et la vie. Mais de là vient aussi la catastrophe : l'œil ayant perdu la ligne, à laquelle il s'accroche pour identifier l'objet, la composition s'abîme dans un chaos de couleurs, détruisant précisément ce qu'elle visait à assurer, la référence à la réalité tangible et l'impression de la vie prête à palpiter. L'idéal pictural de Frenhofer est en somme le trompe-l'œil : il s'agit de pousser le simulacre de la réalité posé sur la toile jusqu'à un point d'illusion tel que toute différence perceptible entre la réalité et lui en vienne à s'effacer ou, mieux encore, que l'impres-

sion de réalité produite par le simulacre l'emporte sur celle que produit l'objet réel.

sa raison de vivre. contraire, en perdant l'espoir de posséder la femme idéale, perd gar la Catherine Lescault de Frenhofer n'a pas plus d'existence vite, ceux de l'art sont immortels » (p. 434). Lui aussi sera déçu, au principe énoncé par Porbus : « Les fruits de l'amour passent opte pour l'amour contre l'art : il sacrifie sa carrière à l'espoir de revélation du secret technique, Nicolas gagne une conscience plus déceptions ne seront toutefois pas comparables : en perdant la sine et Nicolas sont deux jeunes gens du même âge, deux artistes precise des pouvoirs et des limites de son art; Sarrasine, au picturale que la Zambinella n'a de réalité féminine. Les deux de sacrifier Gillette. Plus artiste qu'amoureux, il finit par se rallier tes, plus artistes qu'amants? Sarrasine, sans hésitation aucune, niers) l'idéal féminin de la beauté. Seront-ils plus amants qu'artispersonne qui réalise à leurs yeux (et d'ailleurs aussi à ceux des génialement doués, mais aussi deux amoureux, épris d'une jeune sine et de Nicolas Poussin, soit de Frenhofer et de Sarrasine. Sarraposséder la femme idéale. Nicolas, en revanche, est d'emblée tenté que sur une mise en parallèle des destins amoureux, soit de Sarra-Si une comparaison doit être proposée, elle ne peut prendre appui On chercherait en vain la trace de tels enjeux dans Sarrasine

Sous ce rapport, ce n'est plus à Nicolas Poussin, mais à Frenhofer que Sarrasine gagne à être confronté. Nourrie de l'apparente
perfection naturelle de la Zambinella, qui pourrait contenter une
passion platonique d'artiste (à condition qu'il ne demande pas au
modèle de se déshabiller), l'illusion amoureuse de Sarrasine est
vouée à être déçue, car il manque à cette idéale féminité apparente
le fondement naturel. L'illusion de Frenhofer, de son côté, est
nourrie par la chimérique perfection du portrait de Catherine Lescault, mais cette illusion est vouée à la déception, car la perfection
imaginaire de l'œuvre est elle aussi dénuée du support objectif
indispensable à son existence : la précision du dessin. Le trompel'œil parfait dont Frenhofer a entrepris l'exécution s'est en effet
progressivement détaché de son support pictural pour flotter entre
la toile et l'œil du peintre. Cet œil croit fixer la toile, mais l'accommodation de la vision se fait en avant, sur l'objet fantasmati-

ou chef-d'œuvre pictural. Or cette femme et ce tableau apparemsur les chances d'existence réelle d'une apparence, femme idéale sans la vie » (p. 427). Sarrasine et Frenhofer jouent leur bonheur vie sans le squelette est une chose plus incomplète que le squelette cité : « Le dessin donne un squelette, la couleur est la vie, mais la conduit au chaos, comme un autre personnage le note avec sagaéloigner un peu plus. Le primat donné à la couleur sur le dessin tiquement le simulacre du modèle, contribue désormais à l'en appliquée par la main sur la toile, au lieu de rapprocher asymptomal a été dépassé depuis longtemps. Chaque nouvelle touche le simulacre prendra vie. En réalité, le point limite de l'effet maxique dont le désir hante le vieillard. A chaque touche nouvelle, le pas à leur déception. comme images vivantes que dans l'imagination des deux artistes ment parfaits n'ont pas la réalité de leur apparence : ils n'existen fantasme réagit docilement à l'intention du peintre halluciné et Démystifiés, les héros perdent leur raison d'être et ne survivent lui procure l'illusion d'être encore un peu plus près du point ou

sion vers le chaos. Sarrasine sous-estime le pouvoir de la nature de créer par la magie de son art la femme idéale sur laquelle se succès que l'artiste le plus expert. Frenhofer, à la fois Pygmalion, nature pouvait, à l'occasion, jouer des apparences avec plus de amoureux : son erreur consiste à n'avoir pas pu deviner que la modèle et que l'art cesse d'être une valeur essentielle à son désir n'ait plus besoin de son talent d'artiste que pour « copier » ce rasine et Frenhofer. Sarrasine croit trouver la femme idéale toute pour contenter une passion d'artiste. s'est fixée la passion d'artiste de Sarrasine n'a pas la réalité requise non pas à égaler ou dépasser la création divine, mais à une régres procédé par lequel il croit insuffler la vie à son œuvre conduit faite, créée par la magie de la nature elle-même, en sorte qu'il pour satisfaire sa passion d'amant ; l'objet artificiel sur lequel s'est fixera son amour : son erreur consiste à ne pas s'apercevoir que le Prométhée et Orphée à qui tour à tour il se compare, entreprend fixée la passion d'amant de Frenhofer n'a pas la réalité requise Frenhofer surestime le pouvoir de l'art. L'objet naturel sur leque Mais il y a aussi une évidente et profonde différence entre Sar

Ce ou cette Zambinella

mion de Girodet, copie de l'Adonis de Vien (lexie 547), serait enfin » (lexie 113). La référence qui sera faite plus tard à l'Endygrâce exquise des contours, la pose, la couleur, les cheveux, tout Il faut qu'il s'en tienne à une évocation des plus vagues : « La l'éphèbe, ne permet d'imaginer le tableau. Le lecteur ne sait donc cripuf, à l'exception de la peau de lion sur laquelle est étendu sienne soumet le portrait de l'Adonis à un examen « pareil à celui de la cantatrice, n'a éprouvé nul besoin de dire ce qu'il advient de Balzac, si lyrique quand il s'agissait de détailler les charmes féminins 490), mais rien de concret ne sera dévoilé de cette beauté masculine : binella seront dues autant à sa beauté qu'à son talent (lexies 489androgyne, peut-être; une jolie femme, sûrement pas. Quant à plutôt de nature à accroître notre perplexité : un éphèbe, oui ; un pas si la beauté de cet Adonis se réalise dans un type efféminé, et qu'elle aurait fait d'une rivale » (lexie 114). Mais aucun trait desces charmes quand la cantatrice cède la place au musico. doute lit-on plus loin que la célébrité et l'immense fortune de Zam-Zambinella habillé en homme à la soirée de l'ambassadeur de présentée dans le récit-cadre, lorsque chez les Lanty la jeune Paribrèves qu'abstraites. La seule indication réellement équivoque est gyne ou d'un castrat. Son apparence sera pendant la plus grande n'aura donc à aucun degré l'air d'un homme travesti, d'un andro-(lexie 466), mais s'abstient de toute appréciation esthétique. Sans France, le texte décrit bien son accoutrement et sa coiffure tions relatives à l'aspect physique de Zambinella habillé en d'un sculpteur, Balzac devait exclure tout rappel de traits mascunage. Pour rendre plausible l'erreur d'un œil aussi exercé que celui ble de difficultés concernant le physique et le moral du personl'atelier du sculpteur) ou nu (dans le tableau de Vien) seront aussi homme (dans la scène du concert chez l'ambassadeur ou dans partie du récit celle d'une femme idéalement féminine, et les menlins, même atténués ou ambigus. Le chanteur habillé en femme chanteur castrat travesti — imposait d'ailleurs à Balzac un ensem-La représentation du simulacre parfait de la femme idéale — du

Ce traitement dissymétrique, qui tend à une féminisation maximale du chanteur dans son travestissement féminin, et à une

résolu, d'une situation analogue dans Séraphîta. De peu postérieur ment frappante si on la compare avec le traitement laborieux, mais tant une beauté d'androgyne. Cette indifférence est particulière eût pu s'y attendre, à rendre Zambinella vraisemblable en lui prêtume masculin, montre que Balzac n'a pas cherché, comme on sine: l'amoureux de la Zambinella n'a jamais affaire, avant que tialités viriles ou féminines dont il dispose. Rien de tel dans Sarraun bel homme par une femme, d'accentuer légèrement les poten se faire percevoir comme une jolie fille par un homme, comme à Sarrasine, ce texte présente l'être séraphique comme cumulant indétermination presque complète de son physique dans son cosremment hyper-féminine le complément idéal auquel sa nature et purement féminine. Balzac conçoit donc Sarrasine comme un les qualités morales et physiques des deux sexes. Il lui suffit, pour homme réellement viril qui croit trouver dans une femme appa les écailles lui tombent des yeux, qu'à une femme délicieusement

est résolu par un compromis qui distingue entre le physique et le mythiquement Balzac, un être ni homme ni femme? Le problème où, ayant quitté son travestissement féminin, elle prendra l'habit vre qui se glissait le long d'un fossé. J'ai peur de ces odieuses castrature, la pusillanimité. La Zambinella, qui a terriblement construite sur un trait fondamental réputé caractéristique de la ment, elle n'aura non plus rien de viril, et sa non-virilité sera duelle, elle sera positivement et idéalement féminine; psychique moral : physiquement, la Zambinella n'aura aucune virilité résiun composé d'homme et de femme, mais, comme le conçoit complément d'un homme, n'être pas un androgyne, c'est-à-dute nella, qui se révélera n'être pas une femme, c'est-à-dire le ter? Quelle relation entretiendra-t-elle avec la réalité de Zambicommun entre la femme idéale - ou du moins la femme idéale masculin et deviendra le musico (« Le musico finit par tourner les bêtes », lexies 433-435), sera également lâche à partir du moment peur des serpents (« Un serpent ! dit-elle en montrant une couleur ment complémentaire de l'artiste viril — et le castrat. Tant que lexies 475-476). Mais la pusillanimité sert aussi de dénominateu yeux vers Sarrasine, et alors sa voix céleste s'altéra. Il trembla 🖔 Comment cette hyper-féminité apparente va-t-elle se manifes

la Zambinella passe pour femme, sa pusillanimité est acceptée comme la rançon obligée de ses charmes et même, aux yeux de son amant — trait constant dans l'œuvre de Balzac —, comme un charme de plus l'. Indiscernable de la féminité de la cantatrice (« C'était la femme avec ses peurs soudaines, ses caprices sans raison, ses troubles instinctifs », lexie 439), cette faiblesse ne révélera qu'ensuite son origine, non pas délicieusement excusable, mais soudainement répugnante.

milieu des artistes, elle participe à la mystification du sculpteur secret qui lui interdit l'amour; malheur dont elle ne veut pas révéler la nature, mais dont elle peut se plaindre en termes voiles comme s'il s'agissait d'une véritable femme, affligée d'un malheur pour continuer à leurrer son lecteur, fait parler et agir le castrai de ce changement d'attitude, mais elle n'est pas la seule : Balzac, nella s'efforce d'obtenir de Sarrasine qu'il renonce à elle. Sa nature pseudo-cantatrice prend peur et se retranche « dans une modestie où, prenant conscience de la violence du caractère de Sarrasine, la mier temps, prima donna sur la scène et femme émancipée au aventure avec Sarrasine, passe par trois moments. Dans un pren'est pas le cas, ou du moins tel n'est pas constamment le cas. Le champagne, serpent, brigands...), reste sans doute une des raisons pusillanime, soulignée par une série d'incidents (bouchon de de jeune fille » (lexie 354). Dans un deuxième temps, la Zambipersonnage de Zambinella, tel qu'il se manifeste au cours de son seraient marqués tout au long de l'histoire du sceau de l'infamie soppait avec une parfaite cohérence, les comportements du castrat virilité du chanteur commande également l'attitude de la Zambi-(malignité, vénalité, homosexualité assumée). Curieusement, tel nella envers Sarrasine. Non sans paradoxe : si le système se déve-= œillades, sourires engageants, agaceries — jusqu'au moment La complémentarité entre la sur-virilité de Sarrasine et la sous

<sup>1.</sup> Par exemple, dans Séraphîta: « J'oublie d'être folle, d'être cette pauvre créature dont la faiblesse vous plaît » (p. 753), ou encore dans La Recherche de l'absolu (in La Comédie humaine, éd. P.-G. Castex, tome X, Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, 1979): « Le charme le plus grand d'une femme consiste dans un appel constant à la générosité de l'homme (...). L'aveu de la faiblesse ne comporte-t-il pas de magnifiques séductions? » (p. 234).

La Zambinella apparaît sincère, touchante et bien intentionnée lorsqu'elle fait état de son estime, puis de son admiration pour le caractère de Sarrasine, lorsqu'elle regrette qu'il lui offre l'amour quand c'est d'amitié et de protection fraternelle qu'elle a besoin, lorsqu'elle le met solennellement en garde contre la déception et le ridicule qui le menacent. Or ce qu'elle dit de son malheur secret est soigneusement calculé, dans ses propos à double entente, pour pouvoir s'appliquer aussi bien à la condition du castrat travesti qu'est réellement Zambinella qu'à la femme malheureuse dont il assume l'apparence

La question se pose alors de savoir si la pseudo-cantatrice joue la comédie de la femme éplorée sans en éprouver les sentiments ou si elle profite de la situation pour parler à cœur ouvert de son « absence de cœur » et pour exprimer, sous le masque de la femme malheureuse, le désespoir que lui inspire sa condition de castrat. L'hypothèse qui ferait de Zambinella un mystificateur virtuose, pervers et froid ne tient pas, ne serait-ce que parce que la peur qu'il éprouve doit lui enlever le goût de jouer la comédie. Il est plus vraisemblable que Balzac, dans cette partie de la nouvelle, a effectivement conçu le psychisme, la sexualité résiduelle, les aspirations et les angoisses du castrat sur un modèle qui est celui de la femme malheureuse dont il joue le rôle (et dont il ne joue si bien le rôle que parce qu'il peut s'identifier à elle) : la Zambinella dissimule à Sarrasine ce qu'elle est, le Zambinella ne simule pas ce qu'il dit éprouver à son contact.

Quand la Zambinella, venant de dire qu'elle voudrait être aimée « sans but de passion vulgaire, purement » (lexie 401) et se préparant à dire qu'elle « a besoin de se réfugier dans l'amitié » (lexie 403), intercale la phrase « J'abhorre les hommes encore plus peut-être que je ne hais les femmes » (lexie 402), elle tient un propos qui devrait mettre le lecteur en alerte et, s'il y prêtait attention, frapper Sarrasine de stupeur : car si elle est une femme, la cantatrice peut bien éconduire son prétendant en alléguant une raison secrète de repousser les avances de tout homme, si séduisant soit-il, mais pourquoi ferait-elle état, comme d'un fait se situant sur le même plan, d'une haine égale du sexe féminin ? Cette phrase n'a en fait de sens que si l'être qui la profère se situe à égale distance des hommes et des femmes ; et c'est en effet en

eventuelles d'un homme, que Zambinella peut s'exprimer ainsi. Il va de soi que cet être abhorre les femmes, soit en tant qu'objets d'un désir mâle qu'il ne peut assouvir, soit en tant que rivales qui sont « naturellement » ce qu'il ne peut être, mais seulement paraître par un artifice éphémère, voué à être démasqué à l'instant le plus critique; mais il déteste également les hommes, tant à cause de son impuissance à rivaliser avec eux auprès des femmes, que de l'incapacité où il est d'obtenir que leur désir s'adresse à lui tel qu'il est, et non pas seulement à la femme qu'il paraît être. Aussi Zambinella reproche-t-il à Sarrasine de ne pas être capable de lui offrir l'affection platonique qui rendrait une liaison possible : «Oh! vous ne m'aimeriez pas comme je voudrais être aimée » (lexie 401) 1.

Dans un troisième temps, à partir du moment où Zambinella apparaît habillé en homme, la peur redevient le mobile de ses actions; mais il ne s'agit plus d'une faiblesse féminine, compensée ou valorisée par la grâce, il s'agit, du moins en grande partie, de la terreur d'un lâche. On relèvera en particulier qu'après l'assassinat du sculpteur, le texte attribue au cardinal Cicognara un sentiment d'inquiétude pour son protégé, mais qu'il ne prête au castrat aucune espèce de sentiment, ni à l'égard de Sarrasine qui vient d'être tué, nì pour lui-même qui vient d'être délivré, ni à l'égard du cardinal qui vient de le sauver.

Le premier et le troisième temps justifient sans peine le grief, formulé dans les dernières pages de la nouvelle par la jeune Parisienne, d'une fortune fondée sur le crime et l'infamie. La deuxième phase fait au contraire problème, car elle accorde à la cantatrice un statut tragique par moments égal à celui du sculpteur. La cantatrice le craint, mais elle le respecte et l'admire, et c'est ce mélange de peur et d'estime qui régit le développement de leurs relations. La peur oblige la Zambinella à arrêter le manège de séduction, l'admiration lui inspire le regret de ne pas trouver

<sup>1.</sup> Pour une lecture subtile de ces passages, voir Barbara Johnson, « The Critical Difference: BartheS/BalZac », in *The Critical Difference*, Johns Hopkins University Press, Baltimore & London, 1980, p. 3-12.

qui, reprenant le dessus, retient la Zambinella d'avouer son secret. en Sarrasine le protecteur souhaité, mais c'est finalement la peui

« voix empreinte de faiblesse, l'attitude, les manières et les gestes ni le complémentaire de Sarrasine 1. Zambinella est en cette phase de ne pouvoir être ni le semblable rend, par contraste, encore plus insupportable. Le désespoir de sance sexuelle, conscience que la vitalité passionnée de Sarrasine ne peuvent être attribués qu'à la conscience aiguë de son insuffiété donnée. La mélancolie et le découragement du jeune chanteur autant celle du sexe féminin dont la compensation ne lui a pas déclarant ne pas avoir de cœur, Zambinella désigne sa condition : ragement » (lexie 430) acquierent désormais leur véritable sens. En de la Zambinella, marqués de tristesse, de mélancolie et de découdite... », lexie 404), Zambinella dit donc vrai. Ce désespoir, cette l'absence du sexe masculin qui lui a été ôté, mais aussi et tout Lorsqu'elle met Sarrasine en garde (« Je suis une créature mau-

tuera »). Mais il n'est pas interdit de penser qu'à un second niveau donnera à sa violence tempéramentale (lexie 386 : « Mais il me Sarrasine, découvrant la supercherie dont il a été victime, s'abanla vue vers Sarrasine, et alors sa voix céleste s'altéra » (lexies 475teur, le castrat habillé en homme « finit par tourner subitement de France. Sentant peser sur lui le regard magnétique du sculpau trouble de Zambinella pendant le concert chez l'ambassadeur l'œuvre : la carrière théâtrale du chanteur est fondée sur le succès vue en délire, celle qui lui impose abusivement les qualités de la le chanteur a peur du regard halluciné du sculpteur, de sa seconde Zambinella n'a cessé d'appréhender avec terreur le moment ou 76). Peur, certes, mais peur double. Il ne fait pas de doute que devant la sur-virilité de Sarrasine ne sont assurément pas étrangers femme parfaite. Une cruelle dialectique de l'apparence est ici à A peine évoqués par le narrateur, ce regret, cette confusion

> vrai destin de Zambinella, consacré à l'illusion. Le désarroi du sine prend cette illusion pour la réalité, Zambinella est menacé et avec les apparences. danger immédiat : le regard magnétique de son adorateur est là chanteur ne vient donc pas simplement de l'anticipation d'un contradictoires se heurtent dans les regards des deux personnages: purs fantasmes et non pas des passions incarnées. Deux vérités dans l'exercice même de sa vocation, qui consiste à engendrer de de l'illusion qu'il projette vers le public, mais dès lors que Sarrapour lui rappeler la difficulté de ses propres rapports avec la vérité l'amour vrai de Sarrasine, fondé sur un malentendu, s'oppose au

mondaine, semble se borner à mentionner l'émergence, à dater de tant derrière le témoignage anonyme de la chronique artistique et dit-on, non moins à sa voix qu'à sa beauté » (lexies 489-90). Dans qu'il exerça cette tyrannie capricieuse qui, plus tard, ne le rendit l'étendue de son pouvoir sur le public : « Ce fut la première fois car c'est précisément en cette occasion que Zambinella découvre Alienation non seulement subie mais dialectiquement retournée, vérité le point de vue de l'assistance, souligne avec énergie l'aliénade l'interruption, en juge ainsi. Mais Balzac, feignant d'ériger en et refusa, malgré toutes les instances qui lui furent faites, de chanqu'il avait interrompu si capricieusement; mais il l'exécuta mal, charme : « Zambinella, s'étant remis, recommença le morceau ce jour, d'un Zambinella nouveau, la vedette capricieuse. cette information glissée comme en passant, le narrateur, s'abricaprice. C'est seulement l'auditoire qui, ne percevant pas la raison ter autre chose » (lexies 484-88). Texte curieux car il n'est pas pas moins célèbre que son talent et son immense fortune, due, tion désormais irréversible du chanteur à l'opinion de son public. littéralement vrai que Zambinella ait interrompu son morceau par Troublé, le castrat n'est plus maître de sa voix, ni de son

simple peur physique, pourquoi celui-ci aurait-il réagi en décidant qui n'est qu'éphémère : les prières de l'assistance montrent au chanteur qu'il dispose lui aussi d'une force immense, celle qui de faire valoir son pouvoir absolu sur le public? Ecrasé par la ble vérité de sa passion, Zambinella perd son sang-froid. Déroute masculinité flamboyante de Sarrasine autant que par l'insupporta-Or si la vue de Sarrasine n'avait inspiré au chanteur qu'une

ne's emphatic maleness », « On Seeing and Nothingness : Balzac's Sarrasine », Romantic Review 84. 4 (1992), p. 437-44. La citation se trouve en bas de la propos de cette conversation : « We do get a heart-wrenching insight into la Zambinella's terrible self-hate, especially devastating in the presence of Sarrasi-1. Le critique qui a le mieux compris ce détail est Per Nykrog, qui écrit à

tible fascination dont il soit capable, celle qui a pour théâtre l'apse console de sa vitalité déficiente en exerçant la seule mais irrésis du sculpteur lui a rappelé qu'il n'en aurait pas d'autre, Zambinella cette gloire à laquelle on l'a condamné, sont sa vie, et que l'amour avide d'illusions. Et puisque les applaudissements, la musique projeter une image sans épaisseur pour le bénéfice d'un public parence et pour cible le public.

attend, Zambinella se rend plus fuyant, plus illusoire, en un mot son tour de chant chez l'ambassadeur, a pour rôle de rendre ce plus désirable. En distillant son impuissance physique en succès de manière imprévisible la part d'ombre et d'image que le public mirage encore plus précieux : en refusant de temps en temps et dépend du mirage qu'il crée à partir de sa voix et de sa beauté rable. Tout se passe donc comme si, sachant que les autres joies de que le public soit pour ainsi dire embusqué, comme lors de l'orgie comme au théâtre Argentina et à la soirée de l'ambassadeur, ou cie de l'approbation d'une assistance, que celle-ci soit visible au long du récit, Zambinella ne se sent à l'aise que lorsqu'il bénéfi des fortunes nouvelles, avec le thème de l'illusion théâtrale. Tout rapport une des idées centrales du récit, celle de l'origine obscure dévoile au lecteur le sens du destin de Zambinella, en mettant en L'art du caprice, découvert à l'occasion de l'incident qui gâche Zambinella se montre en revanche toujours triste, inquiet, vulnéfaire rire ses amis aux dépens du sculpteur. Seul avec Sarrasine des artistes, quand Zambinella joue la femme amoureuse pour beauté<sup>1</sup>. Communiqué à ce moment précis du récit, ce détail aussi célèbres que sa richesse, due non moins à sa voix qu'à sa ajoute, nous l'avons vu, que les caprices de Zambinella devinrent vaste fortune que la Zambinella finit par amasser, le narrateur l'existence lui sont refusées, Zambinella comprenait que sa fortune Profitant de l'occasion pour mettre au courant l'audience de la

consiste, précisément, à incarner l'éblouissement de l'absence, à

vaste fortune terrestre financier, le chanteur métamorphose le désir du public en une

### Zambinella for ever

est a priori interdit<sup>2</sup> ». meurt de n'avoir pas réussi à respecter cette règle jusqu'au bout). se condamnent par là même à mourir jeunes. Comme l'écrit tandis que d'autres, choisissant à l'inverse de vivre intensément, C'est pourquoi le centenaire de Sarrasine reste en vie : l'amour lui même roman, publié moins d'un an après. Ils évitent en particude chagrin et ce que tentera par à-coups de faire Raphaël dans le garantir la longévité. C'est ce que faisait Gobseck, créé moins d'un Piene Citron, « s'abstenir d'action, c'est sauvegarder sa vie et en effet, que certains grands vieillards, chez Balzac, sont des individus lier l'amour physique (l'antiquaire court à sa mort et Raphaël an auparavant ; c'est ce que fera l'antiquaire centenaire de *La Peau* le capital énergétique censé leur avoir été imparti par la nature, dont le choix existentiel est de gérer aussi chichement que possible conformité avec la doctrine balzacienne de la conservation de pulsif Sarrasine, Zambinella incarne l'économie d'énergie, en énergie vitale. La castrature garantit la longévité. On sait, en De nombreux critiques ont bien vu qu'à la différence de l'im-

Sarrasine, modèle de l'artiste génial dont le capital d'énergie s'écoule avec parcimonie, sans à-coups créateurs, au rythme régutout débordement ruineux. L'activité artistique de Zambinella du désir, trouve dans son apathie même une protection contre excellence un gage de longue vie. Le castrat, protégé par l'inertie lier de ses performances vocales : l'opposition est flagrante avec Dans l'optique de cette croyance, la continence sexuelle est par

Scuil, 1986, p. 93-101.

ensuite seulement à sa voix, fait à mots couverts allusion aux « protecteurs » du dit » qui attribuent l'immense fortune de Zambinella, d'abord à sa beauté, et jeune chanteur. moins à sa beauté qu'à sa voix ». Mais le narrateur, en se faisant l'écho des « on 1. On relèvera le lapsus au moins apparent. Balzac aurait dû écrire : « non

Barthes », L'Année balkacienne, 1971, p. 109-23, souligne l'affinité entre la thématique de Sarrasine et les dilemmes économiques de la société capitaliste. p. 81-95; citation à la page 84. Voir également Pierre Citron, Dans Balzac I. Le judicieux article de Pierre Barbéris, « A propos du S/Z de Rolanc 2. Pierre Citron, « Interprétation de Sarrasine », L'Année balzacienne, 1972,

flambe dans un paroxysme d'activité à la fois amoureuse et artistique : « Pendant une huitaine de jours, il vécut toute une vie » (lexie 265).

Refusée à Sarrasine, accordée à Zambinella, la longévité est un thème dont l'exploitation repose tout naturellement sur la mise en contraste des âges de la vie : soit en succession, par l'opposition du vieillard à l'enfant, au jeune homme, à l'homme mûr qu'il a été ; soit en simultanéité, par l'opposition du vieillard aux êtres plus jeunes avec lesquels il est mis en contact. La première partie de Sarrasine procède à l'orchestration systématique de ces virtualités : antithèse du vieillard et de la jeune femme à laquelle il s'accroche avec une obstination sénile ; antithèse du vieillard et de sa petite-nièce en qui ressurgit, mais sainement incarné, son équivoque passé de diva; antithèse enfin, selon le titre de cette première partie dans l'édition de 1830, entre « Les deux portraits », celui du centenaire tracé par la plume du narrateur et celui de l'Adonis dû au pinceau « surnaturel » de Girodet ou de Vien.

C'est le portrait du vieillard qui signale très tôt dans le récit, bien que de manière imperceptible à la première lecture, les avantages de la castrature et de la longévité. La subtile analyse de Jean Molino 1 y souligne la présence de trois groupes thématiques : le thème de l'ambiguïté du sexe (mention de la « coquetterie féminine » du personnage, utilisation de termes féminins pour la description, « cou d'une femme », « idole japonaise », « statue »), l'association entre le vieillard et la mort, et enfin le thème fantastique du vieillard comme machine vivante (p. 276-280). La présence de ces éléments, indiscutable, n'est pourtant que l'appât offert par le narrateur au lecteur qui parcourt le texte pour la première fois. En vertu de l'accumulation des thèmes le portrait se présente alors comme une énigme sans solution possible. Cette « forme sans substance, être sans vie, ou vie sans action » (lexie 71)

regard terni, et qui n'arrête pas de rire. sens inoubliable : une momie immortelle, couverte de joyaux, au chaîne de montre qui scintillait comme les chatons d'une rivière nage fantasmagorique était assez énergiquement annoncée par les costume et de ses bijoux : « La coquetterie féminine de ce persontion, voire une certaine sympathie, c'est le luxe exorbitant de son arrêté, un rire implacable et goguenard, comme celui d'une tête d'idole japonaise conservait sur ses lèvres bleuâtres un rire fixe et valeur incalculable). Ce qui cause l'effroi, c'est le sentiment qu'on au cou d'une femme » (lexies 84-5). L'ensemble est un nonadmirables pierreries brillaient à ses doigts ossifiés, et par une boucles d'or qui pendaient à ses oreilles, par les anneaux dont les de mort » (lexies 85-6). Ce qui, en revanche, provoque l'admiraa affaire à un revenant, à un mort-vivant, qui, figé dans une richesse eût été enviée par une reine », lexie 78 ; le diamant d'une yeux, ces « globes incapables de réfléchir une lueur », semblent se grimace éternelle, échappe à la décomposition : « Cette espèce ments (le linge d'une blancheur éclatante; le jabot « dont la délicatesse de ses membres, prouvaient que ses proportions étaient mouvoir « par un artifice imperceptible », lexie 88). En même toujours restées sveltes », lexie 73) et pour l'élégance de ses vêtepour la grâce corporelle du vieillard (« Son excessive maigreur, la temps, le spectateur ne peut se défendre d'une sorte d'admiration tains de ces détails (l'étrangeté du visage, par exemple, dont les pitude à cette casuelle machine » (lexie 77) — ainsi que par cerinspire la répulsion en tant qu'ensemble — « Un sentiment de fatale attention vous dévoilait les marques imprimées par la décréprofonde horreur pour l'homme saisissait le cœur quand une

Une fois le récit achevé, les traits du vieillard acquièrent une nouvelle vraisemblance, chacun trouvant sa source dans un aspect du destin de Zambinella. Les notes de féminité, marques de la castrature, se mêlent alors aux traits qui désignent la fusion entre la mort et la vie : la castration, suspension de la dépense d'énergie, a désormais l'effet d'un élixir de longue vie grâce auquel l'idole aux yeux éteints semble promise à jouir d'une vie quasi éternelle. Mais cette vie inutile se réduit, en vertu de l'artificialité de la castrature, à une sorte d'existence mécanique, à une manière de devancer la mort : c'est mettre la mort dans la vie pour esquiver

<sup>1.</sup> Jean Molino, « Balzac et la technique du portrait. Autour de Sarrasine », Lettres et Réalités. Mélanges de littérature générale et de critique romanesque offerts au professeur Henri Coulet, Aix-en-Provence, Université de Provence, 1988, p. 247-83. Voir également les pertinentes analyses de Régine Borderie (« Portrait de corps. Questions de ressemblances et de références. Balzac, L'interdiction », Poétique, 97, février 1994, p. 65-79) sur la transparence et le mystère des portraits balzaciens.

êtres sans cœur qui savent le séduire. cruellement entretenu et déçu les désirs. Son rire implacable et absent, de s'être offert à l'admiration en s'y dérobant, d'avoir mondaine le récompensent d'avoir su s'exhiber en demeurant goguenard, enfin, est celui du triomphe : le monde, semble dire la mort. La richesse fabuleuse du chanteur-momie et sa postérité idole japonaise couverte de joyaux, appartient pour l'éternité aux

### CHAPITRE XII

## La fécondité et le renoncement

philosophique: dans la réflexion de Balzac sur la France post-révolutionnaire 1. certains de ces thèmes, puise une grande partie de sa substance lecteur découvre les échos des vues de Balzac concernant la méta-Les thèmes qu'on y retrouve appartiennent donc tant au faisceau famille Lanty et les brèves amours du narrateur, tout en reprenant physique et l'esthétique, le récit-cadre qui narre le destin de la Alors que dans l'histoire de Sarrasine et de la Zambinella le

l'économie de l'énergie et sa paradoxale fertilité;

vers l'idéal; la difficulté de concilier les sentiments amoureux et l'aspiration

la beauté néo-classique ;

qu'à l'ensemble plus familier de la sociologie balzacienne :

de rien »; l'origine obscure des richesses et le succès mondain des « gens

de la mobilité sociale; la difficulté pour l'ancienne aristocratie de s'adapter à l'univers

la chasteté véritable ou feinte des femmes du monde

Wurmser, La Comédie inhumaine, Gallimard, 1970, p. 107-109. 445). Voir également le sous-chapitre « D'où vient l'argent », dans Andre pessimisme social de Balzac et de sa réflexion sur l'origine des fortunes (p. 443découvre dans Sarrasine et dans L'Auberge rouge la première formulation du 1. Bernard Guyon (La Pensée politique et sociale de Balzac, A. Colin, 1947).

## L'ascension sociale : les Lanty

Ainsi, le triomphe du chanteur castrat acquiert, dans l'épisode du bal chez les Lanty, une dimension proprement sociologique. Zambinella gagne sa partie, non tant par sa propre longévité, finalement dérisoire, que par la fondation d'une lignée promise au succès mondain. La fonction de Mme de Lanty, réunie à ses deux enfants Filippo et Marianina, est d'assurer au chanteur la revanche d'une postérité mondaine inespérée. Filippo réalise le destin masculin idéal de Zambinella, s'il avait échappé à la castration. Marianina réalise le destin féminin idéal de Zambinella à vingt ans, si la transsexualité ébauchée par la castration, au lieu de s'arrêter au stade de signes secondaires tels que la voix et la gestuelle, avait pu être conduite jusqu'à son terme. Ce ne sont pas ses petits-enfants, mais ils sont, comme leur mère, de son sang: leur présence affectueuse et dévouée, leur piété assurent la rédemption de l'infamie fondatrice de la fortune familiale.

Sous ce rapport, il ne serait peut-être pas abusif de déceler une opposition entre le clan des immigrés apatrides, bloc sans faille, et l'isolement physique et moral de la jeune aristocrate parisienne, chaperonnée par un ami qui la laisse indifférente, sans illusion sur l'avenir d'amante, d'épouse ou de mère qui lui est réservé (lexie 553). Ceux qui n'ont pas d'aïeux avouables se serrent les coudes pour conquérir Paris et Paris leur appartient; qui a des aïeux est presque seul pour le présent et se voue à la solitude pour le futur. Marianina et Filippo, tels qu'ils ont été présentés, ne sont pourtant pas de ces enfants qui « nous assassinent ou par leur mauvaise conduite ou par leur froideur » (lexie 553). Mais la noblesse de la naissance n'est pas plus un rempart contre la déchéance que l'infamie des origines un empêchement à l'élévation. On pourrait imaginer que c'est là ce qui, faisant déborder la coupe, achève de démoraliser la jeune Parisienne.

La descendance du castrat apporte un démenti paradoxal aux deux héros apparemment « positifs » de la nouvelle : Sarrasine d'une part, la jeune Parisienne de l'autre. Le sacrifice initial de sa virilité a assuré à Zambinella la compensation d'une carrière artistique éclatante, a fait sa fortune, lui a permis de fonder une famille adoptive dotée d'un présent brillant et auquel semble promis un

avenir radieux. Sur le fumier de la castrature d'autrefois s'épanouissent les roses d'une élite nouvelle l'. Inversement, l'incapacité qu'a montrée Sarrasine de sacrifier les intérêts de sa virilité, de libérer son idéal de beauté du corps de pseudo-femme dans lequel il a cru le trouver, l'a privé de la survie, familiale ou artistique, à laquelle il pouvait prétendre. Son unique chef-d'œuvre n'a échappé à la destruction et n'a fait souche que grâce à l'intervention du cardinal Cicognara qui sauve la statue de Zambinella en femme, et à celle de Vien ou de Girodet qui transposent la statue de femme en corps d'éphèbe.

Parallèlement, l'incapacité où se trouve la jeune Parisienne de passer sur les principes de son éducation ou les préjugés de sa caste l'induit à mépriser, non seulement la société parisienne, mais les liens de la passion amoureuse ou familiale. Sarrasine demande à son modèle d'être dans la vie conforme à la perfection dont il suggère l'idée dans l'art, la jeune aristocrate demande aux nouvelles fortunes de Paris d'avoir une origine honorable : la castrature, à ses yeux, n'est peut-être que la forme extrême, l'hyperbole de la roture. Faute d'obtenir satisfaction, Sarrasine accepte la mort comme une grâce et la jeune femme pense se retirer du monde. Leur « autocastration » s'oppose à la paradoxale fécondité du castrat.

## Les états d'âme d'une marquise

Après le destin de Sarrasine, après celui de la Zambinella et de la famille Lanty, venons-en à l'idylle manquée du récit-cadre. Celui-ci narre une intrigue amoureuse entre deux personnes, le narrateur, dont nous ne savons presque rien, et en tout cas pas le

<sup>1.</sup> Albert Béguin (Préface à Sarrasine in L'Œuvre de Balzac, éd. A. Béguin et J.-A. Ducourneau, tome XII, Club français du livre, 1955, p. 781-787, reprise dans Béguin, Balzac lu et relu, Seuil, 1965) note la présence du thème de la paternité et interprète Zambinella comme « la figure inverse du Père » et comme « l'idole froide de l'infertilité » (p. 787). Cette interprétation souligne le contraste qui oppose Sarrasine au chanteur castrat dans le récit encadré, mais elle passe sous silence la fertilité paradoxale du chanteur et son rôle dans l'ascension sociale des Lanty.

nom, et une jeune femme, que l'édition de 1830 nommait Mme de F., que l'édition définitive identifie comme Mme de Rochefide, et dont le texte mentionne par deux fois le rang nobiliaire de comtesse ou de marquise.

A l'indétermination apparente du personnage qui se désigne par « Je » et que nous nommons le narrateur s'oppose une caractérisation un peu plus poussée de sa partenaire, dont nous connaissons dès le début l'âge et le physique plus qu'agréable, bientôt la classe sociale et le rang aristocratique et, cristallisées à la fin de la nouvelle dans une règle de vie, les aspirations éthiques. Bien que ces détails ne suffisent guère pour donner au personnage un poids anecdotique comparable à celui que possèdent les héros de l'histoire enchâssée, les idées qu'elle professe, posées en forme de moralité finale et que nous savons par ailleurs assez proches de celles qu'adoptera Balzac, doivent nous inciter à la considérer attentivement et, tout d'abord, à faire retour sur l'attitude générale du narrateur.

Au rigorisme et au passéisme de la jeune femme, à son refus du règne de l'argent sans origine, tels qu'ils s'expriment à la fin de la nouvelle, s'oppose de la part de son soupirant, du début à la fin du texte, la contemplation tolérante, sinon complaisante, du mélange des contraires qui « rendent Paris la ville la plus amusante du monde et la plus philosophique » (lexie 13), Paris où « les écus même tachés de sang ou de boue ne trahissent rien et représentent tout » (lexie 26). Mme de F. (ou de Rochefide) est à coup sûr une légitimiste qui ne se console pas de 1789; son chevalier servant pourrait à la limite être un arriviste sans particule ou orné d'une particule de fraîche date, faisant aujourd'hui la cour à une aristocrate authentique comme il pourrait demain la faire à une parvenue comme Mme de Lanty ou à sa fille.

Le narrateur est amoureux de Mme de Rochefide et veut s'en faire aimer. Essentielle à la dynamique du récit-cadre, cette donnée n'est pourtant dévoilée qu'assez tard, et par touches successives, dans le cours du récit. Le narrateur s'est d'abord présenté comme assistant au bal des Lanty en simple spectateur, apparemment solitaire et sans intérêt sentimental particulier : il semble alors n'avoir rien d'autre à faire en cette soirée qu'à éviter l'ennui en rêvant sur les contraires parisiens et en exposant, à l'intention

enfin lorsque le narrateur confesse la jalousie qu'il éprouve de se s'est jetée après avoir fait scandale, que le texte commence à nous « admiration » pour la jeune femme palpitante sur le divan où elle Mais cela n'indique encore en rien qu'il ait des vues sur elle. et qu'il est à quelque degré son tuteur, ou du moins son mentor. peu plus tard, nous apprenons du narrateur que la jeune temme et la vie pour faire pièce au vieillard sur lequel le texte concentre tout accessoire, de symboliser abstraitement la beauté, la jeunesse voir oublié au profit de l'Adonis du boudoir : il est jaloux, donc faire soupçonner les sentiments de son mentor. Le voile se déchire Ce n'est qu'ensuite, lorsque ce même narrateur fait état de son ne lui est pas inconnue, qu'il l'a lui-même conduite à cette soirée la description du narrateur et les interrogations du lecteur. Un (lexie 59), et elle ne semble promise à d'autres fonctions que celle, Rochefide surgit dans le récit, c'est comme incidemment, sous la de son lecteur, les mystères de la famille Lanty. Quand Mme de forme anonyme d'« une des plus ravissantes femmes de Paris »

situation ainsi posée, et la négociation qui s'ensuit, n'ont d'autre mener de front les deux intrigues, mais les décaler l'une par rapdence de ses sentiments? Peut-être parce que Balzac n'a pas voulu refermant le livre, est convié à méditer. ment congé à son soupirant. C'est sur cet éclat que le lecteur, er croyons que l'histoire est finie. Mais coup de théâtre : au lieu de relatif à l'énigme du vieillard a livré son dernier secret, nous narrateur et Mme de Rochefide. Si bien que lorsque le suspense de l'intrigue, tout compte fait mineure, qui se développe entre le Lanty. Pendant que l'attente de cette solution nous tient en but que d'amener le récit qui résoudra l'énigme du vieillard et des reux et que l'autre est curieuse, nous continuons à penser que la Rochefide. Même lorsque nous avons compris que l'un est amouport à l'autre : en concentrant d'abord l'attention sur le vieillard, alors que le narrateur pouvait dès le début faire au lecteur la confihaleine, nous ne pensons pas à nous demander ce qu'il adviendra l'épilogue banal que nous attendions, la marquise donne brutaleil laisse dans l'ombre les relations entre le narrateur et Mme de Pourquoi ce démasquage progressif, soigneusement ménagé,

Cette fin est-elle aussi imprévue qu'elle le paraît ? On peut en

discuter. Il est vrai que rien dans la conduite antérieure de la jeune femme n'autorisait le narrateur à nourrir le moindre espoir de succès amoureux. La Mme de F. de 1830 se présente, sinon sous les traits d'une héroïne définitivement réfractaire à l'amour, du moins sous ceux d'une jeune femme, sans doute trop tôt mariée, mais qui n'éprouve aucune hâte de s'engager. Plus tard, Balzac aura le besoin de préciser son identité en l'assimilant à une autre de ses créatures : ce sera d'abord, en 1835, la comtesse Foedora, la froide héroïne de La Peau de chagrin; ce sera ensuite, en 1842, Mme de Rochefide, l'héroïne éponyme de Béatrix, roman alors en cours, puisque la première partie en fut écrite en 1838-1839 et la seconde en 1844-1845. On peut considérer que ces repentirs successifs témoignent de la résistance de la Mme de F. originelle à se laisser assimiler aux personnages ultérieurement créés par Balzac.

il semblait ne pas en recevoir, mais lui donner de la lumière » 90), à comparer avec « Les feux jaillissant de son regard d'or [celui yeux ne recevaient pas, mais répandaient la lumière » (lexies 89céleste, car Mme de F. est aussi « une jeune femme (...) dont les p. 742). Mais sous l'apparence de fragilité on devine une force soleil traverse le prisme, glaça la pauvre fille [Minna] » (Séraphîta, comme une synthèse aristocratique et parisienne de la terrestre (Séraphîta, p. 741). de Séraphitüs] luttaient évidemment avec les rayons du soleil, et homme [Séraphitüs], regard qui la pénétra comme un rayon de pure» (lexie 60), à comparer avec « Mais un regard du jeune figures (...) si transparentes, qu'un regard d'homme semble devoir de la fragile transparence d'une Minna : c'est alors « une de ces Minna et de l'angélique Séraphîta. Mme de F. est d'abord douée ne sera peut-être pas sans intérêt. En 1830, Mme de F. apparaît les pénétrer, comme les rayons du soleil traversent une glace Une comparaison avec les personnages féminins de Séraphita

Cet apparentement « angélique » dote Mme de F., en 1830, d'un statut indéniablement positif. Cela dit, l'opinion de l'auteur sur l'angélisme féminin a pu ensuite s'inverser : à en juger par la comtesse Foedora et par Béatrix de Rochefide, l'effort d'intégration de Mme de F. au personnel de La Comédie humaine s'est fait en direction d'un type d'héroïne caractérisé sinon par une

de la vie et des passions n'est qu'un coup de tête aussi théâtral narrateur par idéalisme sincère; ou tenir compte du contexte au texte de la nouvelle et prendre au sérieux, comme le texte de sûre de la force de sa religion pour se dispenser de tomber dans soit d'abord à Foedora, soit ensuite à Béatrix de Rochefide (à cette fin de la nouvelle, la jeune femme éprise d'idéal que mettait orages de la vie 1 » (lexie 554). La raison de cet affaiblissement est fourni par La Comédie humaine, et savoir que ce grand dégoût 1830 l'y invite, la résolution de la jeune femme qui éconduit le la dévotion. Le lecteur critique aura donc le choix : ou s'en tenir tion catégorique de se retirer du monde : l'héroïne se juge assez partir de 1842), Balzac doit donner un coup de pouce à la résolutentatives successives qu'il fait pour identifier cette Mme de F humaine sous les traits d'une mondaine. Pour rendre crédible les quente avec sa résolution, ne saurait réapparaître dans La Comédie en extase la vue de l'Adonis. Mais une dévote, si elle reste consécomtesse de F. de renoncer au monde; elle est bien toujours, en évidente : en 1830, Balzac prend au sérieux la résolution de la savais pouvoir rester comme un roc inaccessible au milieu des fera une hypothèse irréelle : « Demain, je me ferais dévote si je ne te. » Le texte définitif mettra cette décision au conditionnel et en d'ailleurs sans quelques adaptations du texte : Mme de F., en indifférence calculée, du moins par une irritante froideur. Non 1830, annonce une résolution sans appel : « Demain je serai dévo-

Cest la voie que suggère, à partir de 1842, l'identification de l'héroïne avec Mme de Rochefide. Aimée par le jeune Calyste du Guénic, Béatrix le refuse avec de grands discours (« Je vous aime, mais je ne serai jamais à vous d'aucune manière, car j'ai conscience de ma désolation intérieure<sup>2</sup> »). Désolation qui ne l'empêchera pas de s'enfuir avec son amant en titre, le compositeur Conti, dont l'amour presque éteint vient d'être ravivé par la jalousie.

<sup>1.</sup> L'édition récente due à Pierre Brunel (Sarrasine, Gambara, Massimilla Doni, Gallimard, Folio classique, 1995) republie les dernières pages de Sarrasine dans la version de 1830.

<sup>2.</sup> Balzac, Béatrix, in La Comédie humaine, éd. P.-G. Castex, tome II, Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, 1976, p. 809.

Mlle des Touches, pour l'instruction de Calyste, analyse ainsi les ressorts de cette femme médiocre qui brasse du vent et ne veut que faire parler d'elle : « Ecoute aujourd'hui la vérité. Mme de Rochefide n'est rien moins que digne de toi. L'éclat de sa chute n'était pas nécessaire, elle n'eût rien été sans ce tapage, elle l'a fait froidement pour se donner un rôle, elle est de ces femmes qui (...) insultent la société pour en obtenir la fatale aumône d'une médisance » (ibid., p. 827).

n'en reste pas moins que les deux noms qu'il a essayés par la suite "Je sais cela!", quand pour elle la force est une petitesse » (Séra-phîta, p. 837). En bref, qu'elle soit Mme de F., Foedora ou Béatrix, la jeune dame qui tantôt presse la main du narrateur sous quand, voulant démontrer à cette femme aimée sa force ou son savoir ce qu'une femme excite de rage en l'âme d'un homme, accomplie, le malheureux Wilfrid : « Les hommes seuls peuvent mais avec d'autres personnages féminins de La Comédie humaine. témoignent d'une certaine cohérence, non seulement entre eux, la tête pour le premier venu. des Lanty, n'est pas de celles qui, dans l'univers balzacien, perdent désespérante » (lexie 143) de lui raconter sur-le-champ l'histoire pouvoir, son intelligence ou sa supériorité, la capricieuse penche le bout du nez et fait enrager, avec la dextérité d'une Parisienne l'angélique Séraphîta comprise. Cette dernière mène en effet par la jeune compagne du narrateur selon ce patron peu flatteur, 1 l'effet d'une frayeur, tantôt lui ordonne « avec une coquetterie la tête et dit : "Ce n'est rien!", quand, blasée, elle sourit et dit : Si rien ne permet de penser que Balzac avait dès 1830 conçu

Le narrateur en fait la cruelle expérience. Il a disposé au début de l'aventure d'un certain ascendant sur sa compagne, attesté par la protection qu'elle vient chercher auprès de lui et par une certaine soumission initiale, mais il a vu graduellement s'amenuiser ses chances de la séduire. Quelles fautes a-t-il commises? Aucune d'abord, sinon peut-être celle de se montrer trop sûr de son autorité. Quoi qu'il en soit, la jeune femme s'affranchit de la tutelle de son mentor en plusieurs étapes où elle lui signifie de plus en plus clairement son indifférence.

La première de ces étapes se réduit à un embryon de révolte contre le narrateur qui lui reproche d'avoir fait scandale : « Mais

pourquoi Mme de Lanty laisse-t-elle errer des revenants dans son hôtel? » (lexie 104); la seconde, plus significative, non seulement parce qu'elle conduit le narrateur à l'aveu de sa jalousie, mais aussi parce qu'elle annonce la retraite finale de la jeune femme, est le ravissement qu'elle éprouve devant l'*Adonis* de Vien.

## L'Adonis; Séraphitüs-Séraphîta

rassemblée par un autre prélat romain, le cardinal Albani. nal Cicognara, se trouve donc en 1791 dans la célèbre collection statuaire antique. La statue de la Zambinella, sauvée par le cardieffectivement à la villa Albani<sup>2</sup>. Cette villa fut élevée à la fin du effet que la statue de la Zambinella a été retrouvée par la famille connaissance, jointe à l'impression faite par l'œuvre, n'est pas resdix-huitième siècle par un cardinal ami des arts; conseillé par un bas-relief alexandrin que certains historiens de l'art localisent tée sans influence sur l'essor de son imagination. On nous dit en lesquelles a été peint l'Endymion et nous pouvons penser que cette œuvres 1. Balzac avait une idée assez précise des circonstances dans dans la première édition du texte comme l'auteur des deux variations sur un même modèle. Girodet est d'ailleurs désigné Winckelmann, il y réunit une collection de chets-d'œuvre de la laissés au hasard : l'Endymion a été peint en 1792 à Rome d'après Lanty en 1791 à la villa Albani. Ni la date ni le lieu n'ont été Endymion de Girodet étendu sur une peau de léopard sont deux (imaginaire) de Vien étendu sur une peau de lion et le célèbre Nous savons, par le texte de Balzac lui-même, que l'Adonis

<sup>1.</sup> Cette attribution n'a rien d'étonnant. Jean Adhémar (« Balzac et la peinture », Revue des sciences humaines, n° 70, avril-juin 1953, p. 149-162) note que, vers 1820-1830, Girodet est « pour le romancier le peintre le plus séduisant de son temps (...). Plus de 25 allusions à Girodet ont été relevées dans les œuvres de jeunesse ; la fameuse Atala du Louvre, les "déités écossaises" qui entourent Ossian serviront de modèle à plus d'un personnage balzacien » (p. 151).

<sup>2.</sup> Ainsi René Schneider dans L'Art français, XIX siècle : Du classicisme davidien au romantisme, H. Laurens, 1929 : « Tout ce maniérisme se souvient d'un exquis bas-relief alexandrin de la villa Albani » (p. 19).

aux héros de son histoire. point d'appui, dégager Girodet de toute proximité par rapport tout en conservant le bénéfice du souvenir de l'Endymion comme savoir si ce peintre pouvait se trouver à Rome en 1791-1792 pour donc pas été ému par un éphèbe, mais tout au plus par une statue. connu le modèle de son Adonis, mais seulement le chef-d'œuvre soit par décence soit par calcul, il est tentant de remonter à la on l'a souvent remarqué, est soigneusement gardé dans l'ombre exécuter la commande de la famille Lanty : il a seulement voulu d'un sculpteur mort vingt ans plus tôt. L'illustre académicien n'a d'attribuer ce trouble à Girodet, mort depuis cinq ou six ans, main d'un artiste troublé par cette ambiguïté. Mais pour éviter teur pour se représenter Zambinella dans tout l'éclat de sa juvénile l'attribution de l'œuvre à Vien. Balzac ne s'est pas embarrassé de Cette prise de distance sera renforcée dans l'édition définitive par Balzac imagine dans l'édition de 1830 que le peintre n'a pas beauté. De l'adolescent légèrement ambigu dont le sexe, comme L'Endymion est un point d'appui offert à l'imagination du lec-

sur l'opération par laquelle le peintre (Girodet ou Vien), prenant s'empresse de glisser, de même qu'elle jette le manteau de Noé masculin dont la statue transfigurait l'anatomie. pour modèle une statue de femme, réussit à remonter au modèle de vingt ans. Toutes menues difficultés sur lesquelles la nouvelle recherche la statue de son oncle représenté en femme nue à l'âge alors que la future Mme de Lanty n'est pas encore née?) qui dévotion de la famille Lanty (mais quelle famille Lanty en 1791, « exécuter en marbre » le modèle d'argile laissé par Sarrasine ; éphèbes de Vien et de Girodet : amour de Cicognara qui fait rement teintée d'androgynie. Il n'y a plus, pour opérer la suture, féminine d'argile modelée par le sculpteur amoureux, aboutit aux qu'à postuler une suite de soins pieux qui, partant de la statue qu'à « copier » cette statue pour la ramener à une masculinité légèhomme diminué. Par la suite, un peintre (Vien ou Girodet) n'a croyant amoureux d'une femme, fait en réalité le portrait d'un fidèle reflet? La nouvelle nous montre un sculpteur qui, se comment le créditer d'avoir créé le prototype dont l'Adonis est le Mais le sculpteur lui-même, auteur de la statue originale,

L'enchaînement de circonstances dont l'Adonis est le résultat

donnera lieu dans Séraphîta à une exploitation systématique. en effet, que le dépassement de la différence des sexes dans un type ou d'une masculinité efféminée. Nous voici revenus, au beau reste possible sans créer le sentiment gênant d'une féminité virile de beauté angélique reste dans Sarrasine un paradoxe inexpliqué, il Balzac, mais mieux dégagé et orienté dans un sens positif. Alors, l'amorce d'un thème qu'on retrouvera bientôt sous la plume de nation exercée sur la jeune Parisienne par le castrat en Adonis est milieu de l'intrigue-cadre, à la question de l'androgynie. La fascinin avec assez de bonheur pour que le passage d'un sexe à l'autre que la beauté du modèle combine les caractères masculin et fémiveut bien admettre que les deux canons n'en font qu'un : il faut ne? Cette fiction n'acquiert une ombre de crédibilité que si l'on glaise, puis dans le marbre, le canon de la beauté féminine; mais à son tour fixé sur la toile, en reconstituant les traits du jeune de cette statue de femme à son modèle originel, un peintre aurait comment ajouter foi à l'opération inverse par laquelle, remontant déguisement, à l'induction d'un nu académique fixant dans la une cantatrice elle-même idéalement belle et donner lieu, sous ce homme idéalement beau, un nouveau canon de la beauté masculiadolescent châtré, garçon néanmoins beau, ait pu se travestir en défie toute vraisemblance. Il est déjà difficile d'admettre qu'un

soit un artiste, soit un fondateur d'empire (l'égal en puissance de Séraphîta. Chacun de ces héros est un génie hors du commun, éclipsé par sa grâce féminine les plus belles têtes dues à Raphaël » ment mâle pour Minna, mais qui, aux yeux d'un homme, eût connu ne pourrait donner une image de cette figure majestueusesous ce rapport Séraphitüs-Séraphîta dans Séraphîta: « Nul type sage d'un sexe à l'autre et au plan des réalités par une position en temme élue, par une passion charnelle vouée à une déception inémême tempérament dominateur et violent et, à l'égard de la Tamerlan ou de Napoléon!). Tous deux se distinguent par le lin, Sarrasine dans la nouvelle qui porte son nom, Wilfrid dans marge des deux sexes. A Zambinella dans Sarrasine correspond nage extraordinaire, caractérisé au plan des apparences par le pasdes sexes est perçue comme la femme idéale par un héros mascu-(p. 742). Dans l'un et l'autre récit encore, cette créature en marge Au centre des deux récits, nous relevons l'existence d'un person-

vitable. Sous un autre rapport, nous relevons dans les deux récits la présence d'un personnage féminin qui, par dégoût de la corruption terrestre et aspiration à un monde idéal, repousse les avances d'un amoureux: Mme de Rochefide, aussi ravie par la contemplation de l'Adonis que révoltée par l'histoire des Lanty, préfigure selon ses moyens, en se faisant dévote, Séraphîta mourant à ce monde déchu pour se joindre dans l'autre au chœur des anges. Au congé donné au narrateur par Mme de Rochefide fait donc encore écho l'abandon par Séraphîta de Wilfrid (renvoyé à Minna) et par Séraphitüs de Minna (renvoyée à Wilfrid).

son plus haut degré » (p. 748). avec laquelle la nature les avait attachés; mais son front, mais le profil de la tête eussent semblé l'expression de la force arrivée à menus qu'il laissait pendre, comme pour montrer la délicatesse il était impossible de ne pas attribuer à une jeune fille les pieds blait autant à un peignoir de femme qu'à un manteau d'homme difficilement défini par qui que ce soit, même par les savants. A resta pendant quelques moments debout à contempler avec amour combine, mais cette tois sans dominance marquée de l'un ou de en position intermédiaire entre les deux mondes. Adonis sur la communication l'ici-bas et le là-haut, la personne étendue étant l'être singulier qui reposait sous ses yeux, et dont le genre eût été roulé dans sa peau de martre, offert à l'adoration du vieux David, Mme de Rochefide. De même Séraphitüs-Séraphîta dormant êtres masculins angéliquement transfigurés par l'irradiation d'en peau de lion ou Endymion sur la peau de panthère sont deux le voir ainsi posé, enveloppé de son vêtement habituel, qui resseml'autre, les attributs physiques des deux sexes : « Le vieux serviteur Cette androgynie inchoative désigne l'éphèbe au ravissement de haut, donc aussi déjà imprégnés d'une dose de féminité tellurique. laquelle il est allongé. Cet accessoire figure le lieu où sont mis en par le motif de la peau (de lion, de panthère ou d'ours) sur L'androgynie du personnage extraordinaire est mise en relief

Un peu plus tard, c'est au tour de Wilfrid, épuisé par la scène violente qu'il vient de faire à Séraphîta, de tomber « à demi mort » sur la peau d'ours. Il se substitue dès lors pour un temps à Séraphitüs dans la position de l'homme allongé, soumis à l'irradiation bienfaisante de l'être surnaturel qui se manifeste à lui sous une

dominante féminine (celle de Séraphîta). Cela ne suffit certes pas à faire de cet homme de trente-cinq ans un Adonis, mais c'est assez pour justifier une comparaison qui nous ramène, comme à la source du thème, à un tableau que nous connaissons bien : « Après avoir imposé ses mains au-dessus du front de Wilfrid, les phrases suivantes s'échappèrent une à une de ses lèvres, toutes différentes d'accent, mais toutes mélodieuses et empreintes d'une bonté qui semblait émaner de sa tête par ondées nuageuses, comme les lueurs que la déesse profane verse chastement sur le berger bien-aimé durant son sommeil » (p. 753).

Wilfrid transfiguré par Séraphîta comparé à Endymion visité par Séléné: Sarrasine n'a pas connu un si heureux destin. Mais cette transfiguration manquée n'a peut-être pas été perdue pour tout le monde. Le modèle idéal imaginé par l'artiste sous forme d'une figure féminine est destiné à être transposé, non seulement du marbre sur la toile et d'un sexe à l'autre, mais surtout dans un contexte de spiritualité qui en dégagera la portée initiatique. Adonis allongé sur une peau de lion dans l'attente de la déesse, puis Endymion effectivement visité par la déesse pendant son sommeil: ces deux figurations sont prémonitoires d'un accomplissement refusé en ce monde tant au sculpteur qu'au castrat, mais dont la promesse, grâce au génie visionnaire de Vien ou de Girodet, continue à émouvoir les « âmes pures » qui, comme Mme de Rochefide, « ont une patrie dans le ciel » ¹.

Ceci nous ramène au ravissement qui transporte Mme de Rochefide devant le tableau de Vien. A quoi tient ce moment d'extase ? La beauté de l'*Adonis*, comme celle des anges, est censée transcender la différence des sexes : « La grâce exquise des contours, la pose, la couleur, les cheveux, tout enfin » (lexie 113) évoquent bien la paix et le bonheur sensuels. En revanche, rien dans l'apparence de l'*Adonis* ne peut trahir le castrat et, quant à

<sup>1.</sup> Nous rejoignons l'analyse de Pierre Citron, selon laquelle l'Endymion « n'est qu'un des aspects de l'androgynie qui règne dans Sarrasine. Un autre réside dans le couple Filippo-Marianina qui annonce, en plus jeune, cet autre couple fraternel et équivoque que constitueront Henri de Marsay et sa sœur la marquise de San-Real dans La Fille aux yeux d'or, et aussi un couple sublimé dans un être angélique en deux personnes de sexe opposé, celui de Séraphitüs-Séraphîta » (« Interprétation de Sarrasine », p. 90).

ses virtualités masculines et féminines, il faut les supposer assez harmonieusement fondues pour que leurs vertus s'additionnent sans heurt. Mme de Rochefide peut à la fois se livrer en expert à un examen « pareil à celui qu'elle aurait fait d'une rivale » (lexie 114) et, loin d'en éprouver la jalousie qui eût été la sienne s'il se fût agi d'une beauté proprement féminine, en tirer « le doux sourire de contentement » que lui aurait causé une beauté virile. C'est en fait ce dépassement angélique des traits différenciateurs de la beauté propre à chaque sexe qui enchante la jeune femme et l'induit à se poser la question : « Un être si parfait existe-t-il ? » (lexie 112).

Cette interrogation met en concurrence un monde idéal, celui de l'art, et le monde réel : trouve-t-on dans la réalité des créatures aussi parfaites (et aussi dignes d'être aimées) que celles que l'œuvre d'art nous révèle, et dont l'art nous inspire le désir ? Si oui, où sont-elles pour que nous fixions sur elles notre amour ; si non, pouvons-nous nous contenter des substituts imparfaits qui prétendent les remplacer ?

Dans un premier temps, la jeune femme éprise d'idéal se laisse ravir par la contemplation du tableau : en témoigne le « doux sourire de contentement » (lexie 113). Puis elle répond elle-même à sa propre question : « Il est trop beau pour un homme » (lexie 114). Dans sa pensée, cela veut naturellement dire : trop beau pour un être humain, trop beau pour la terre. Cette réflexion classe déjà celle qui la profère au nombre de ces « âmes pures [qui] ont une patrie dans le ciel », même si ce ciel n'est pas encore ici le ciel de la religion, refuge ultime de la vertu déçue (lexie 559), mais pour l'instant le ciel du beau artistique et amoureux.

Tandis que Mme de Rochefide intègre à son ravissement la composante féminine de l'idéale beauté d'Adonis, le narrateur, lui, perçoit cette beauté imaginaire comme celle d'un rival masculin, situation qu'il n'avait jusqu'alors pas crue possible : « Oh! comme je ressentis alors les atteintes de cette jalousie à laquelle un poète avait essayé vainement de me faire croire! la jalousie des gravures, des tableaux... » (lexies 115-16). Toute espèce de gravures ou de tableaux? Probablement pas, mais précisément ceux de l'école classique ou néo-classique, la lignée de Bouchardon et de David,

dans laquelle « les artistes exagèrent la beauté humaine, par suite de la doctrine qui les porte à tout idéaliser » (lexie 116).

qui serait mieux inspiré de se fixer sur moi. partir d'une statue de femme, vous devez dissocier votre admiramaintenant que vous savez que ce portrait d'homme a été fait à vous avez conjugué admiration esthétique et intérêt amoureux; caractères féminins vous ont paru contribuer à sa beauté idéale, et vous croyiez que le modèle de ce tableau était un homme, ses en se fixant sur elle : « Votre admiration sera moins vive peut-être peuse, et insinue que la sexualité de Mme de Rochefide s'égarerait ajoute que cette beauté terrestre n'est qu'une apparence tromest un portrait, donc la représentation d'une beauté terrestre. Il Girodet), à son « pinceau surnaturel », et votre intérêt érotique, tion esthétique, qui va sans le savoir au talent de Vien (ou de de femme » (lexie 118). Autrement dit, en substance : tant que quand vous saurez que cette académie a été faite d'après une statue il précise d'abord que l'Adonis, malgré son thème mythologique, ne se laisse prendre. Pour la ramener sur terre, c'est-à-dire à lui, auquel le narrateur, irrité par la jalousie, craint que sa jeune amie Cette idéalisation est de toute manière le miroir aux alouettes

Vains efforts. Le narrateur éveille un instant la curiosité de Mme de Rochefide relativement à ce parent de Mme de Lanty qui, via une statue de femme, a inspiré l'Adonis. Il ne réussit nullement à diminuer le ravissement dans lequel la vue du tableau la plonge : « J'eus la douleur de la voir abîmée dans la contemplation de cette figure (...) Oublié pour un portrait! » (lexie 121).

## La proposition d'une histoire

Situation bloquée qui pourrait s'éterniser, mais que rompt la scène de Marianina reconduisant le vieillard vers son appartement. Cette nouvelle stimulation de l'énigme aboutit aux questions de Mme de Rochefide : « Qu'est-ce que cela veut dire ? (...) Je crois rêver. Où suis-je ? » (lexies 138-39).

La réaction du narrateur à ces questions est des plus singulières. La réponse proprement dite n'arrivera qu'un peu plus tard, et se formulera dans les termes suivants : « J'irai demain soir chez vous

vers neuf heures, et je vous révélerai ce mystère » (lexie 141). Mais cette proposition est précédée par une envolée lyrique en apparence sans rapport avec la question posée par la jeune femme : « Vous! répondis-je, vous, madame, qui êtes exaltée et qui, comprenant si bien les émotions les plus imperceptibles, savez cultiver dans un cœur d'homme le plus délicat des sentiments, sans le flétrir, sans le briser dès le premier jour, vous qui avez pitié des peines du cœur, et qui à l'esprit d'une Parisienne joignez une âme passionnée digne de l'Italie ou de l'Espagne... » (lexie 139).

Tout lecteur comprend-il sur-le-champ que le narrateur exprime ironiquement le contraire de sa pensée réelle ? Ce n'est pas sûr. Quoi qu'il en soit, la période amorcée est interrompue avant sa conclusion par une protestation de la jeune Parisienne, en sorte qu'il incombe au lecteur attentif de suppléer à la lacune en conjecturant la conclusion. Selon toute probabilité, la fin de la phrase aurait dit en substance : « ... Vous aimeriez entendre une histoire qui, tout en satisfaisant votre curiosité, ravira votre âme passionnée, digne de l'Italie ou de l'Espagne. »

La jeune femme a interrompu le narrateur avant qu'il n'ait pu achever sa phrase, car elle a bien vu que son langage était « empreint d'une ironie amère » : le narrateur s'est donc plaint à mots couverts de ce que sa jeune compagne n'a justement pas « une âme passionnée », ce qui, selon lui, expliquerait qu'elle réponde si mal à ses assiduités. Mais elle fait semblant de ne pas avoir perçu le reproche ; c'est pourquoi, « sans avoir l'air d'y prendre garde », elle proteste : « Oh! vous me faites à votre goût. Singulière tyrannie! Vous voulez que je ne sois pas moi » (ibid.). Auttement dit : la créditer d'une âme ardente, ce serait lui attribuer une personnalité qui ferait l'affaire du narrateur, mais qui n'est pas celle que la jeune femme se reconnaît.

Ces mots sont dits, non sur le ton du badinage, mais sérieusement, ce pourquoi le narrateur, «épouvanté de son attitude sévère » (*ibid.*), comprend qu'il est allé trop loin et bat précipitamment en retraite : «Oh! je ne veux rien » (*ibid.*). Il maintient toutefois sa proposition de raconter une histoire, mais en infléchissant son argumentation : ce n'est plus parce que la jeune Parisienne aurait l'âme passionnée d'une Italienne ou d'une Espagnole que l'histoire pourrait la captiver, mais parce que, même sans

vibrer à l'unisson des passions racontées, elle peut prendre plaisir à cette histoire : « Au moins est-il vrai que vous aimez à entendre raconter l'histoire de ces passions énergiques enfantées dans nos cœurs par les ravissantes femmes du Midi ? » (lexie 140). Telle qu'il la décrit à présent, l'aventure n'est donc plus celle d'une Italienne ou d'une Espagnole à qui Mme de Rochefide serait invitée à s'identifier, mais celle d'un homme du Nord passionnément épris d'une femme du Midi (une femme « ravissante » certes, mais dont il n'est plus impliqué qu'elle soit dotée d'une âme passionnée). Il n'y aura donc plus de risque pour Mme de Rochefide d'être entraînée à plus de passion qu'elle n'en veut concevoir, le danger de « s'enthousiasmer » (lexie 150) n'existant plus que pour le narrateur, lui-même homme du Nord amoureux d'une ravissante femme de Paris.

Mme de Rochefide, toujours méfiante, affecte de ne désirer que la révélation du secret des Lanty. Elle finit pourtant par accepter de recevoir le narrateur chez elle pour entendre l'histoire, mais seulement après avoir clairement signifié que cette visite ne l'engageait à rien : « Nous nous séparâmes, elle toujours aussi fière, aussi rude, et moi toujours aussi ridicule en ce moment que toujours. Elle eut l'audace de valser avec un jeune aide de camp, et je restai tour à tour fâché, boudeur, admirant, aimant, jaloux » (lexie 144). Dans un accès de lucidité passagère, le narrateur sait à ce moment qu'il a perdu la partie. Prenant les résolutions qui s'imposeraient à un homme raisonnable, mais auxquelles sa qualité d'amoureux l'empêchera de se tenir, il annonce : « Je n'irai pas, pensai-je, et je t'abandonne. Tu es plus capricieuse, plus fantasque mille fois peut-être... que mon imagination » (lexie 146).

En quel sens le narrateur peut-il comparer sa propre « imagination », mot mis en valeur par les points de suspension qui le précèdent, avec l'humeur capricieuse et fantasque qu'il impute à son amie ? Cela signifie-t-il, comme on l'a soutenu, que l'histoire qu'il s'apprête à raconter n'est qu'une fiction inventée par lui ? Ou bien, comme nous inclinerions plutôt à le penser, fait-il référence à sa rêverie du début de la nouvelle (lexie 1) ? Quoi qu'il en soit, la suite montrera qu'il mésestime gravement la jeune femme. Qu'elle affecte de valser avec un jeune aide de camp pour affirmer son indépendance, cela pourrait passer pour le manège d'une

coquette. Mais le ravissement dans lequel l'avait plongée l'Adonis, exempt de toute affectation provocatrice, était l'indice d'aspirations d'une autre nature, bien plus inquiétantes pour les projets du narrateur.

On voit ici à quel point l'interprétation qui veut que l'objet de la négociation entre le narrateur et la jeune femme soit un troc (une nuit d'amour contre une belle histoire) trahit aussi bien l'esprit que la lettre du texte. Le narrateur n'est pas en position de négocier un tel enjeu. Se rendant compte qu'il n'arrive pas à intéresser la jeune Parisienne à sa personne, il essaie de garder ses entrées dans le boudoir de la jeune femme en promettant de l'amuser. Il spécule alors sur ce qu'il croit être l'humeur capricieuse et fantasque de Mme de Rochefide, de même qu'il attribue à la coquetterie le papillonnage de sa compagne, qui tout à l'heure l'oubliait pour un portrait d'éphèbe et dans un instant valsera avec un aide de camp.

Sans doute le narrateur, ayant oublié ses sages résolutions, se trouve-t-il le lendemain soir au rendez-vous dans les dispositions les plus idylliques : « C'était une de ces soirées délicieuses à l'âme, un de ces moments qui ne s'oublient jamais, une de ces heures passées dans la paix et le désir » (lexie 148). Mais qu'est-ce que le narrateur, connaissant Mme de Rochefide comme il croit la connaître, peut attendre du récit qu'il s'apprête à lui faire ? Simplement l'amuser, et par là se rendre agréable et regagner un peu du terrain perdu ? Reprendre et pousser jusqu'à son terme l'effort de démystification ébauché précédemment, lorsqu'il lui a révélé que le modèle de l'Adonis était une statue de femme ? Lui donner une leçon de réalisme, en lui dévoilant les dessous de la société parisienne ? Le texte, il faut en convenir, ne fournit guère d'éléments de réponse.

Le narrateur lui-même recourt à une précaution oratoire dont on ne sait si elle a pour but de mettre en garde l'auditrice ou de l'allécher : « L'aventure a des passages dangereux pour le narrateur » (lexie 150). A première vue, cela veut dire que l'histoire touchera à des thèmes scabreux, qui pourraient choquer une jeune fille, mais bien entendu pas une femme mariée qui se pique d'être avertie. Mais la phrase suivante : « Si je m'enthousiasme, vous me ferez taire » devient alors difficile à interpréter. Si en effet le narra-

teur risque de scandaliser de chastes oreilles en évoquant une passion qui a pour objet un castrat travesti, protégé par un cardinal homosexuel, on ne voit pas comment le narrateur balzacien, sauf complaisance improbable, pourrait « s'enthousiasmer » pour ces passages. Le verbe se comprendra mieux si l'on peut admettre que le narrateur continue en ce moment à entretenir chez son interlocutrice l'illusion qu'il va lui raconter l'histoire d'une passion torride, pécheresse sans doute, mais dans les limites d'une sexualité « normale ». Dans ce cas, en effet, ce serait en sa qualité d'amoureux de Mme de Rochefide que, par une identification bien excusable avec l'amoureux dont il va raconter l'histoire, il risquerait de s'enthousiasmer.

à la question « Un être si parfait existe-t-il? » (112), avait cru son double, aussi intransigeant qu'elle, en Sarrasine, l'artiste qui pouvoir donner une réponse affirmative silence du texte, supposer en gestation depuis longtemps. Mme de soit réalisable sur terre (lexie 112), mais auquel elle ne concevra ration de la jeune femme à un idéal dont elle doutait déjà qu'il dans laquelle la contemplation de l'Adonis l'a plongée, exempte femme du Midi » (lexie 140), et pour cause. Mais elle va trouvei Rochefide, en effet, ne va certes pas s'identifier à la « ravissante à sauver la vraisemblance de l'histoire, nous pourrons, en dépit du ment aux passions mondaines : renoncement que, si nous tenons de toute provocation comme de toute coquetterie, trahissait l'aspide tête, elle n'est pas si frivole qu'elle joue à le paraître, et si constater qu'il va manquer son coup. La Parisienne est une femme pensé lui donner une leçon propre à la ramener à lui, force est de pas qu'elle puisse renoncer. Le narrateur, en s'apprêtant à racontei transiger avec le monde tel qu'il est, mais de s'en retirer. L'extase l'histoire lui paraît édifiante, la leçon qu'elle en tire n'est pas de faire valoir auprès d'une Parisienne présumée frivole ou qu'il ait l'histoire de Sarrasine, ne sait pas qu'il va précipiter un renonce Que le narrateur ait conçu son histoire comme moyen de se

## Mme de Rochefide et Sarrasine

chant et par la vue, il est tombé amoureux fou de la Zambinella, va être contée, a été lui aussi dupe de l'apparence : trompé par le son paraître. Mme de Rochefide, trompée par la vue du portrait, créature qui, sous la perfection de son apparence, n'a pas l'être de que le narrateur, bien mal inspiré, se propose de lui raconter : richissime et béni d'une postérité aussi brillante que dévouée. quand c'est au tour de Mme de Rochefide de le croiser, il est protecteur efficace quoique infamant; à l'extrême fin de sa vie, rencontre Zambinella, celui-ci est déjà célèbre avec l'appui d'un sionnel, social et familial : au début de sa carrière, quand Sarrasine quoique par des voies immorales, à son environnement professceau de l'ignominie, et se révèle néanmoins fort bien adaptée, incomplète. Qui plus est encore, cette créature est marquée du ni homme ni femme, mais un homme diminué ou une femme et l'idéal féminin élu par Sarrasine, ce modèle n'est en lui-même d'où dérivent à la fois l'idéal masculin élu par Mme de Rochefide mais la cantatrice est un homme. Qui plus est, le modèle original un artiste à partir d'une statue de femme. Sarrasine, dont l'histoire à l'enchantement de l'Adonis, mais cet Adonis a été réinventé par se détache du narrateur, humain trop humain, pour se laisser aller Tous deux ravis par l'apparence du beau idéal, ils admirent une Rochefide, en extase devant l'Adonis, et l'aventure de Sarrasine, Quel rapport y a-t-il en effet entre la situation de Mme de

En racontant l'histoire de Sarrasine incapable de survivre à sa déception, le narrateur a pu s'imaginer qu'il ramènerait Mme de Rochefide à la raison (à sa raison). Espoir de toute façon voué à être déçu : intentionnel ou non, l'exemplum produit un effet inverse de celui qu'il pourrait viser. Intransigeante comme Sarrasine à qui elle ressemble sur ce point, Mme de Rochefide refuse de sacrifier l'idéal : si l'idéal n'est pas réalisable sur terre, elle évitera le sort de Sarrasine, non pas en renonçant à l'idéal, mais en le transférant au ciel. Ayant à choisir entre l'idéal qui n'est pas de ce monde (l'Adonis en art, l'amour sacré en religion) et la réalité imparfaite (l'amour du narrateur, la vie de famille, les mondanités parisiennes), Mme de Rochefide opte pour l'idéal : « Vous m'avez

dégoûtée de la vie et des passions pour longtemps » (lexie 552), « les âmes pures ont une patrie dans le ciel » (lexie 559).

A la lumière des propos échangés à la fin de la nouvelle, tout se passe donc comme si le narrateur avait voulu donner à l'idéaliste jeune femme, sous le couvert d'une belle histoire d'amour et de la révélation du secret des Lanty, une leçon qui la ramène au sens des réalités : sur le plan sentimental, en l'amenant à renoncer au mythe de l'amant idéal (un moment figuré par l'Adonis) ; sur le plan social, en lui faisant admettre comme fait irrévocable l'émergence d'une nouvelle élite fondée sur la fortune ; sur le plan historique, en lui faisant reconnaître certains progrès réalisés par le passage de l'ancien au nouveau régime. Mais la leçon, si leçon il y a eu, a porté d'autres fruits que ceux qu'elle devait produire.

La leçon historique ? Elle se condense dans un argument dérisoire, et d'ailleurs piteusement avancé « avec une sorte de courage » (lexie 557) par le narrateur : « Je puis vous donner une haute idée des progrès faits par la civilisation actuelle. On n'y fait plus de ces malheureuses créatures. » Son rejet n'est même pas formulé, tant cet aspect des choses paraît négligeable à la jeune femme.

m'avez dégoûtée de la vie et des passions pour longtemps ») à 555. comme le seul refuge. Il s'agit d'ailleurs d'un christianisme à la comme lui. Les degrés de cette déchéance possible sont ensuite déceptions? » En d'autres termes : je suis de la même trempe que sentiments humains ne se dénouent-ils pas ainsi, par d'atroces de la première phrase de la lexie 553 : « Au monstre près, tous les qu'après la mort » (lexie 555). inévitables, l'ascèse d'une vie chrétiennement chaste est élue d'amant, et peut-être pas d'amis. Contre ces déceptions jugées du monde : pas d'enfants, pas d'époux (en cas de veuvage), pas Sarrasine; si je m'engage dans une liaison avec vous, je finirai du chrétien est encore une illusion, au moins elle ne se détruit que par foi inébranlable dans les promesses de l'autre : « Si l'avenir tois stoique et pragmatique, voulu par refus de ce monde plutôt parcourus en ordre décroissant, selon la condition d'une femme fortement développé. Son expression occupe les lexies 552 (« Vous L'identification virtuelle de Mme de Rochefide à Sarrasine ressort La leçon sur le plan sentimental? Son refus est au contraire

La leçon sociale, enfin? Son rejet prend la forme d'un réquisi-

toire contre Paris, terre d'élection des nouvelles fortunes, fondées « sur le crime et l'infamie », mais aussi terre de spoliation de « la vertu ». Au rebours du narrateur, qui jugeait Paris la ville du monde la plus « amusante » et la plus « philosophique », Mme de Rochefide se refuse à toute complaisance et s'abstient de toute compromission : « Laissez-moi seule » (lexie 556), « Personne ne m'aura connue! J'en suis fière » (lexie 560).

sance de première main qu'elle en a, par tradition familiale, au Rochefide, de par sa naissance, connaît la question mieux que dégradation des mœurs qui a conduit à la Révolution. Mme de personne. l'eut-être même oppose-t-elle insolemment la connaisde son hypothèse. Le propre de ce passage est en effet d'évoques pour approuver le narrateur, mais pour lui reprocher la timidité et le clergé » (lexie 321). Sur quoi l'auditrice renchérit : « Un peu, en réaction à une digression du narrateur. Celui-ci émet philosoelle apparaît elle aussi pour la première fois dans une interruption, comtesse de F. de 1830). Quant à la désignation de « marquise », Sarrasine, que surgit son nom, Mme de Rochefide (remplaçant la d'abord été, dans le salon Lanty, qu'« une jeune femme » la responsabilité de la bonne société de l'Ancien Régime dans la Mme de Rochefide se juge autorisée à intervenir, non seulement tion du rang est significative : c'est en sa qualité de marquise que dit la marquise. Vous n'avez donc rien lu?» (lexie 321). L'addiphiquement l'opinion que les modes féminines « du règne de se plaint de ne pas voir le lien du vieillard avec l'aventure de devenue dans la rotonde « ma compagne » (lexie 101) et « ma Louis XV ont peut-être un peu contribué à démoraliser l'Europe jeune partenaire (lexie 138); c'est lorsqu'elle écoute l'histoire (lexies 53, 62, 65, 67, 89, 92, 99), « une des plus ravissantes femmes de Paris » (lexie 59), « la jeune dame » (lexie 65) ; elle est fois que le titre nobiliaire est mentionné. Mme de Rochefide n'a peut être subodorée dans la dernière phrase de la nouvelle : « Et (lexie 275 et lexie 543), à l'occasion de deux interruptions où elle la marquise resta pensive » (lexie 561). C'est en effet la seconde La spécificité aristocratique de la résolution finale de l'héroïne

savoir seulement livresque que pourrait en acquérir le narrateur (« Vous n'avez donc rien lu ? »). La réapparition du titre nobiliaire, dans la dernière phrase de la nouvelle, confère dès lors à la décision individuelle de Mme de Rochefide une portée collective : en elle, c'est l'aristocratie d'Ancien Régime dans son ensemble qui, en se donnant une ligne de conduite éthiquement exemplaire quoique politiquement stérile, choisit la voie de l'expiation.

ensuite dans d'autres romans de Balzac, on note que dans Sarracomprise à la lumière de ce que ces autres personnages teront raient pour les rendre fous ou imbéciles, afin de vivre en paix avec sime, en tout cas, et tout particulièrement en cette conclusion reur 1. » Laissant de côté la question de savoir si la psychologie de des goûts qui devaient amener sa mort, afin d'enrichir l'enfant de un amant. J'ai vu des femmes donnant à l'enfant d'un premier lit allusivement identifié, dans un des deux cas au moins, avec tout parle au nom de l'expérience professionnelle acquise. Mais mutatis ves qui la guettent dans son destin de femme tandis que l'autre submerge, les mieux intentionnés et les plus lucides des héros de Foedora et enfin avec Béatrix de Rochefide, peut ou doit être la Mme de F. de 1830, identifiée postérieurement à la comtesse je vais vivre à la campagne avec ma femme, Paris me fait horl'amour (...) Vous allez connaître ces jolies choses-là, vous ; moi, mes tuant leurs maris en se servant de l'amour qu'elles leur inspidépouillant leurs enfants, des maris volant leurs temmes, des temlivres de rente! J'ai vu brûler des testaments; j'ai vu des mères donné par deux filles auxquelles il avait donné quarante mille de loi à son successeur, n'ai-je pas apprises en exerçant ma charge un pan de l'univers balzacien : « Combien de choses, dit l'homme mutandis, c'est la même litanie des dégoûts inspirés par un monde différence des deux topoi vient de ce que l'une anticipe les épreutivement l'avoué Derville dans l'épilogue du Colonel Chabert. La Rochefide au dénouement de Sarrasine avec celle que prend effec-Balzac. Comparons par exemple la retraite qu'annonce Mme de l'ai vu mourir un père dans un grenier, sans sou ni maille, aban-Soulignons que la tentation du pessimisme effleure, et parfois

<sup>1.</sup> Cette mention est absente dans la version de 1830, où le début du passage se lit : « Un peu l... dit-elle » (*Revue de Paris*, tome 20, 1830, p. 238).

<sup>1.</sup> Balzac, Le Colonel Chabert, in La Comédie humaine, éd. P.-G. Castex, tome III, Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, 1976, p. 373.

## SARRASINE DANS L'ŒUVRE DE BALZAC

finale de la nouvelle, elle prononce un jugement qui, s'il n'est pas celui de Balzac en son entier, n'en représente pas moins une option, le rejet du monde, dont Balzac comprend et respecte la légitimité.

#### ENVO

sont le véritable but de la lecture interprétative. sein une pépite de sagesse, dont l'extraction et la mise en valeur vaux, les univers projetés par les œuvres de fiction cachent en leur paraître, leur découverte s'appuie en réalité sur la présupposition relle et satisfaisante que la formulation de ces hypothèses puisse de ces propositions est certes persuasive. Il reste que, pour natuvers le message social (Bernard Guyon, Pierre Barbéris). Chacune encore allongée si l'on voulait y adjoindre les lectures orientées angoisses inconscientes ayant pour objet la castration (Jean narcissisme masculin (Barbara Johnson), une mise en scène des ques et psychanalytiques (Roland Barthes), une condamnation du de l'écriture, voire un drame sémiotique à implications économide position sur la question de la paternité (Albert Béguin), une ment de savoir s'il est possible de condenser le sens du récit er tacite que, tels les paraboles de l'Evangile et les exempla médié-Reboul); et la liste des interprétations disponibles pourrait être méditation sur le destin des artistes (Jean Seznec), une allégorie mature ensuite, de l'auteur (Pierre Citron) ; ils y ont vu une prisc dans Sarrasine l'aveu de la double sexualité, hésitante d'abord, une proposition unique, en un seul noyau herméneutique qui en formulerait la moralité. Les critiques ont tour à tour cru découvrir Arrivés au terme de cette lecture, la question se pose spontané-

La quête du sens ultime des choses étant une activité spontanée de l'esprit, il est difficile en pratique de s'empêcher de s'interroger sur la sagesse contenue dans les œuvres de fiction. Nous nous

abstiendrons, quant à nous, de nous prononcer pour ou contre ce genre de recherches. Nous ignorons si les œuvres d'art en général et les textes littéraires en particulier sont réductibles en dernière analyse à des messages suffisamment simples pour qu'ils soient énonçables en quelques phrases. A fortiori, il nous semble difficile de dire si Sarrasine est susceptible d'une telle condensation interprétative. Qu'il nous soit néanmoins permis de formuler une impression finale, qui portera moins sur le message implicite de la nouvelle que sur les rapports de celle-ci avec l'ensemble de l'œuvre de Balzac.

rouge et plusieurs autres contes philosophiques (1830-1831). géniaux et malheureux qui peuplent La Comédie humaine. Aussitôt après Sarrasine, Balzac donnera au public Une passion dans le Maison du Chat-qui-pelote ouvre la série des portraits d'artistes nature insolite, quasi fantastique, du personnage principal; La Paix du ménage). Gobseck (dont le titre est encore Les Dangers de à dominante réaliste (Le Rendez-vous — premier épisode de La detta, El Verdugo, L'Elixir de longue vie), et les études de mœurs liste d'œuvres y distingue deux catégories assez bien caractérisées : également le jour en 1829 et 1830. Un examen rapide de cette L'Elixir de longue vie. Des épisodes qui seront par la suite incorpo-rés dans La Femme de trente ans et Sur Catherine de Médicis voient du ménage), suivies par El Verdugo, Adieu, Etude de femme et Sceaux, La Maison du Chat-qui-pelote, Une double famille, La Paix de la vie privée en avril 1830 (La Vendetta, Gobseck, Le Bal de un petit nombre de récits, dont l'importance dans La Comédie demi après Les Chouans (avril 1829), et précédée seulement par désert, La Peau de chagrin, Le Chef-d'œuvre inconnu, L'Auberge l'inconduite) participe un peu des deux catégories, étant donné la Femme de trente ans —, Le Bal de Sceaux, Une double famille, La les récits à dominante étrange, violente, voire fantastique (*La Ven*humaine sera inégale : les six nouvelles publiées sous le titre Scènes Sarrasine est une œuvre de jeunesse, publiée à peine un an et

Ce qui frappe dans la nouvelle Sarrasine, lorsqu'on la compare aux récits qui la précèdent et la suivent de près, c'est la volonté d'allier deux registres qui dans la plupart des autres récits de l'époque demeurent séparés. L'anecdote romaine, qui relève de l'étrange, de l'exotique et du violent s'enchâsse ici tant bien que

mal dans un récit parisien à dominante réaliste. Cette opération réussira mieux dans La Peau de chagrin, où l'étrange et le fantastique fusionnent intimement avec la description réaliste de la haute société parisienne, mais en 1830 Sarrasine est le texte balzacien qui, jusqu'à cette date, propose la synthèse la plus ambitieuse, sans qu'elle soit nécessairement la plus stable, entre ces registres.

cien à l'anthropologie imaginaire la plus riche, l'impression que. La nouvelle opère en outre une première incursion dans le grands indomptables de La Comédie) ; la théorie de la « spécialité » d'abondance étant accentuée par la brièveté du texte. Notre anachaque catégorie que le texte balzacien réputé le plus typique. bref récit esquisse déjà les thématiques qui seront déployées, resmutation des valeurs imposée par son règne. Autrement dit, ce en scène la force à la fois insaisissable et irrésistible de l'argent, une réflexion sur le mystère de l'androgynie. Enfin, Sarrasine met domaine de la marginalité physiologique et sexuelle et esquisse du beau, sur les rapports entre la belle et la vraie nature, su chez les mortels « de premier ordre » (d'où la solitude et les mal et de la mixture de clairvoyance et d'aveuglement qu'elle induit Lors de sa composition, Sarrasine a été sans doute le récit balza-Maison Nucingen et Illusions perdues, pour ne mentionner dans de l'Absolu, La Rabouilleuse, La Fille aux yeux d'or, Seraphîta, La pectivement, dans *La Peau de chagrin, Louis Lambert, La Recherche* l'essor de la nouvelle société gouvernée par sa loi, ainsi que la l'illusion théâtrale, et sur l'ascétisme propre à la vocation artistilement une interrogation d'ordre artistique qui porte sur la nature la sexualité et la longévité. Sarrasine, avons-nous insisté, pose égaheurs qui guettent les génies) ; les rapports énigmatiques régissant humaine : l'exaltation de l'énergie (Sarrasine étant un des premiers la suite les grandes nervures philosophiques de La Comédie lyse a relevé plusieurs réseaux thématiques destinés à former pai La diversité thématique de la nouvelle est également frappante.

Quels que soient donc notre jugement sur la vraisemblance de Sarrasine, l'adresse de sa composition, la perfection de sa finition, cette nouvelle présente, pour reprendre une métaphore chère à Balzac, un véritable miroir concave dans lequel la quasi-totalité des thèmes qui soutiendront par la suite son univers romanesque concentre ses rayons. Cette nouvelle bruit déjà des accords dont

### DE BARTHES À BALZAC

La Comédie future amplifiera les échos. Sarrasine n'est pas une œuvre parfaite, mais c'est un texte qui annonce une prodigieuse fécondité: couverte de joyaux étranges, tel le vieillard castrat dont elle raconte le destin, la nouvelle vient à nous entourée du vaste cortège de sa descendance romanesque.

#### ANNEXE 1

# Sarrasine dans la Revue de Paris en 1830

Outre les variantes textuelles — adjonctions, suppressions, transformations — témoignant des efforts de Balzac soit pour adapter l'intrigue de Sarrasine aux données et à l'esprit de La Comédie humaine, soit pour améliorer telles formulations qui, pour diverses raisons, ne le satisfaisaient pas, l'édition de la nouvelle, telle que nous la connaissons aujourd'hui, se caractérise par une présentation typographique très différente de celle qui était offerte aux lecteurs de sa première publication, dans la Revue de Paris en novembre 1830.

Aujourd'hui perçus comme typiquement balzaciens, les longs développements compacts de l'édition définitive se présentaient en effet dans cette première édition sous la forme d'un chapelet de paragraphes courts, isolant quelques lignes et parfois une phrase de quelques mots. C'est ainsi que le récit de l'enfance et de la jeunesse de Sarrasine, qui se développe dans l'édition définitive sans aller une seule fois à la ligne depuis « Ernest-Jean Sarrasine était le seul fils d'un procureur de la Franche-Comté » (lexie 153) jusqu'à l'interruption du narrateur par son auditrice (lexie 275), était segmenté dans l'édition originale en une trentaine d'alinéas.

Plus remarquable encore que cette segmentation en paragraphes courts, la ponctuation est sporadiquement marquée dans l'édition de 1830 par une débauche de points de suspension et de tirets. Les points de suspension (groupes par trois, quatre, cinq, six et jusqu'à sept, éventuellement précédés d'une virgule, d'un point d'exclamation ou d'interrogation) marquent généralement des moments de participation haletante aux incertitudes et aux surprises de l'action. Les tirets, qui soit brisent la phrisse, soit en isolent pour l'œil des fragments plus ou moins étendus, correspondent parfois à des incises, à des libertés d'ordre grammatical ou logique, mais plus généralement à des dislocations trahissant elles aussi le trouble émotionnel des personnages.